
РОССИЙСКИЙ

СОЮЗ ГЕРМАНИСТОВ



РУССКАЯ
ГЕРМАНИС ТИКА

ЕЖЕГОДНИК

РОССИЙСКОГО СОЮЗА

ГЕРМАНИС ТОВ

ЯЗЫКИ С ЛАВЯНСКОЙ КУЛЬТУРЫ
МОСКВА 2007

ТОМ IIIV

Издается по поручению
Президента Российского союза германистов

А. В. Белобратова



ТИПОЛОГИЯ ТЕКСТОВ НОВОГО ВРЕМЕНИ

V Съезд Российского союза германистов
Москва, 22—24 ноября 2007 года

Организаторы:

О. А. Радченко (МГПУ), Дирк Кемпер (РГГУ)

ЯЗЫКИ СЛАВЯНСКОЙ КУЛЬТУРЫ
МОСКВА 2008



Содержание

От редакции................................................................................................................ 7

Литературоведение

Nina Pavlova. Die Poetik Rilkes und Pasternaks. Versuch eines Vergleichs.............. 11
Josef Strelka. Weltliteratur als Maßstab und als Ziel.................................................... 24
А. И. Жеребин. К проблеме внежанровой классификации текстов в немецком 

литературоведении (Сильвио Вьетта).............................................................. 33
А. В. Елисеева. Роман Теодора Фонтане «Эффи Брист» как произведение  

рубежа веков........................................................................................................ 43
Д. Л. Чавчанидзе. Писатель и читатель в «Серапионовых братьях» 

Э. Т. А. Гофмана.................................................................................................. 50
Martin Huber. Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn»  

in der Literaturwissenschaft................................................................................. 58
Л. Н. Полубояринова. Медийная конкуренция фотографии и живописи как  

мотив литературы («Лар» В. Раабе, «Потомки» А. Штифтера,  
«Венера в мехах» Л. фон Захера-Мазоха)........................................................ 68

Б. А. Хвостов. Дискурс фотографии и поэтология Петера Альтенберга............ 77
В. Д. Седельник. Тексты и «антитексты» Курта Швиттерса................................... 85
Ю. В. Каминская. Поэзия между изобразительным искусством и музыкой.  

Об интермедиальности современной экспериментальной поэзии.............. 95
Д. Е. Лисицына. Город как литературный топос в романе  

Германа Казака «Город за рекой»................................................................... 104
А. В. Белобратов. Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в  

романе «Процесс»............................................................................................. 109
И. Г. Потехина. Текстуальность ментального приключения в романе  

Кристофа Рансмайра «Ужасы льда и мрака»................................................. 121
Г. В. Якушева. Исторический роман в Германии XX века:  

от иллюзии к триллеру (Г. Манн, Г. Грасс, П. Зюскинд)............................. 130
В. Н. Ахтырская. «Кольца Сатурна» В. Г. Зебальда как барочный текст......... 138
Ф. Х. Исрапова. «Поэзия на ходу»  в лирике Гёте и Эйхендорфа...................... 147
Н. В. Пестова. Немецкий и русский экспрессионизм:  

типологические параллели.............................................................................. 158
А. А. Стрельникова. Поэтика безмолвия: немые сцены в драматургии  

австрийского экспрессионизма....................................................................... 167
Т. Н. Андреюшкина. Немецкий сонет и смежные жанры.................................... 176
Т. В. Кудрявцева. «Современное» (modern) стихотворение:  

к типологии вида.................................................................................................. 185
Н. А. Бакши. «Рождество» Ф. Дюрренматта как пример  

параболы ХХ века............................................................................................. 194



Содержание6

Т. А. Федяева. О коде краткости в творчестве Чехова и Витгенштейна........... 201
С. П. Ташкенов. Лингвофилософские основы в тексте Томаса Бернхарда:  

травма языка и коммуникации....................................................................... 210
Gertraud Marinelli-König. Historische Kinderliteratur: eine Zeitreise...................... 215

Лингвистика

Norbert Richard Wolf. Alle Sprachwissenschaft ist Textlinguistik.............................. 223
Н. С. Бабенко. Textsortenlinguistik vs лингвистическое жанроведение............. 235
Е. А. Гончарова. Дискурсивные параметры интерпретации литературного  

текста.................................................................................................................. 245
Н. А. Бондарко. Языковые стереотипы в композиционной структуре  

древнейших немецких монастырских уставов францисканского ордена  
(на материале документов монастыря св. Марии Штерн)........................... 255

Р. С. Аликаев. Немецкая женская научная литература....................................... 264
Г. С. Москалюк. Немецкоязычный кулинарный рецепт XIV—XVI вв. как  

тип текста........................................................................................................... 270
М. Н. Дмитриева, С. Т. Нефёдов. Тектоника и функциональный потенциал  

вопросительных высказываний в «Евангельской гармонии» Татиана...... 279
В. С. Евсеев. Неиконическая хронология в немецких повествовательных  

текстах Нового времени................................................................................... 287
Н. К. Данилова. Моделирование повествовательного процесса........................ 297
В. А. Андреева. Соотношение понятий «текст» и «дискурс» в условиях 

литературно-художественной коммуникации............................................... 305
И. П. Шишкина. Трагедия И. В. Гёте «Фауст» как прецедентный текст  

(к проблеме интертекстуальности и интердискурсивности)....................... 316
Д. М. Дреева. Ключевые слова как маркеры автоинтертекстуальности в  

системе поэтического идиолекта.................................................................... 325
Н. Н. Трошина. Смешение текстовых моделей как прием в  

рекламном дискурсе......................................................................................... 334
С. Г. Катаева. Ключевые понятия немецкого политического дискурса.......... 340
Н. Д. Матарыкина. Интертекстуальность в немецком молодежном сленге.... 348
М. В. Зимина, М. В. Ополовникова. Специфика употребления частиц в 

компьютерно-опосредованной коммуникации (на материале текстов  
немецкоязычных форумов).............................................................................. 355

И. Р. Перевышина. Эквиваленты и функциональные эквиваленты при  
переводе текстов различных типов................................................................ 364

В. А. Дятлова. Структурные особенности диалектных текстов  
(на материале немецких говоров Сибири).................................................... 371

В. Б. Меркурьева. Немецкоязычная диалектно отмеченная драма:  
краткое представление..................................................................................... 379

Л. И. Москалюк. Национально-культурные особенности российско-немецкого 
шванка................................................................................................................ 389

Рецензии

Г. И. Данилина. Рец. на кн. Л. Н. Полубояринова. Леопольд фон Захер-Мазох — 
австрийский писатель эпохи реализма.......................................................... 397

Н. С. Бабенко. Новый Большой немецко-русский словарь................................ 400
В. И. Карпов. Рец. на кн.: Е. Р. Сквайрс, Н. А. Ганина. Немецкие средневековые 

рукописи и старопечатные фрагменты в «Коллекции документов Густава 
Шмидта»............................................................................................................. 403



 

От редакции

Пятый съезд Российского союза германистов, посвященный про-
блеме «Типологии текстов Нового времени», состоялся 22—24 ноя-
бря 2007 г. Хотя у РСГ, в состав которого входят коллеги из раз-
личных регионов России, много причин, чтобы проводить съезды 
не в столице, 5-й съезд прошел в Москве, поскольку был посвящен 
75-летнему юбилею основателя и почетного президента РСГ Нины 
Сергеевны Павловой. В работе съезда приняли участие 92 докладчика 
из 36 городов России, а также коллеги из США, Австрии и Германии. 
Пленарные и секционные заседания проходили в Российском госу-
дарственном гуманитарном университете и в Московском городском 
педагогическом университете. Президиум РСГ благодарен сотруд-
никам обоих учреждений, взявшим на себя труд по организации и 
проведению съезда. 

Большая часть докладов, прозвучавших на съезде, публикуется 
в предлагаемом Вашему вниманию пятом томе «Ежегодника РСГ», 
а также в сборнике «Материалов 5-го съезда РСГ», выпускаемом 
Кабардино-Балкарским государственным университетом. Кроме 
того, часть докладов на немецком языке выйдет в журнале «Das 
Wort», а также на сайте Российского союза германистов http://www.
daad.ru/rsg/. На сайте РСГ будут представлены данные обо всех пу-
бликациях докладов нашей конференции.

Выбранная тема, как традиционно принято на съездах РСГ, за-
трагивает проблему, в равной степени представляющую интерес для 
литературоведов и лингвистов. 

Первый раздел «Ежегодника» («Литературоведение») открыва-
ется статьей Н.  С.  Павловой, в которой предпринимается сравни-
тельный анализ текстов Пастернака и Рильке. Йозеф Стрелка рас-
сматривает проблему типологии текстов в теоретическом ракурсе. 
А. И. Жеребин, отказываясь от традиционной жанровой классифи-
кации, обращается к трансцендентальной типологии текстов «ма-
кроэпохи модернизма», разработанной Сильвио Вьеттой.

Типологические особенности жанра романа XIX века и страте-
гии повествования становятся объектом внимания А. В. Елисеевой 
и Д. Л. Чавчанидзе, которые подчеркивают важность иррациональ-



От редакции8

ного начала как для романтического, так и для реалистического не-
мецкого романа. 

Однако наиболее широкий отклик типология текстов приобрета-
ет в связи с актуальной на сегодняшний день проблемой интерме-
диальности, позволяющей расширить границы литературоведения 
и вписать литературу в новый культурологический контекст, связан-
ный с «визуальным» и «перформативным поворотом» (Мартин Хубер, 
Б.  А.  Хвостов, Л.  Н.  Полубояринова, В.  Д.  Седельник, Ю.  В.  Ка
минская). 

К новым повествовательным стратегиям в романе XX века обра-
щаются Д. Е. Лисицына и В. Н. Ахтырская. А. В. Белобратов исследу-
ет тексты Кафки в аспекте «архетекстуальности», обнаруживая в ма-
нере письма Кафки «обращенный мимесис». Мифологической мане-
ре повествования посвящена статья И. Г. Потехиной. Г. В. Якушева 
рассматривает немецкий исторический роман в терминах «высоко-
миметического», «низкомиметического» и «иронического» модуса 
Нортропа Фрая.

Среди статей, посвященных типологии текстов и жанров в ли-
рике, отдельный блок образуют статьи, связанные с поэтикой экс-
прессионизма. Н.  В.  Пестова сравнивает русский футуризм с не-
мецким экспрессионизмом, доказывая их совершенное различие; 
«немые сцены» в австрийском экспрессионизме, дающие дополни-
тельные средства выражения, становятся объектом исследования 
А. А. Стрельниковой.

Т. Н. Андреюшкина и Т. В. Кудрявцева рассматривают особенно-
сти «современного» стихотворения, а также традиционных жанров и 
их трансформации в XX веке.

«Сфере молчания» как единственно возможной для «божествен-
ного Слова» и «трансцендентального смысла» посвящены статьи 
Т. А. Федяевой и Н. А. Бакши, в то время как С. П. Ташкенов на 
примере текстов Томаса Бернхарда рассматривает онтологический 
характер травмы коммуникации, преодолевающей себя в диалогич-
ности. 

Во втором, лингвистическом разделе Ежегодника представлены 
статьи, посвященные разным аспектам современного лингвистиче-
ского жанроведения, типологии текстов, проблемам изучения дис-
курса в истории и современности. Теоретические проблемы жанро-
ведения и типологии текстов рассматриваются в статьях Н. Вольфа, 
Н. С. Бабенко и Е. А. Гончаровой с привлечением разнообразного 
языкового материала и анализом  актуальных проблем изучения 
текстов как типовых моделей коммуникации.

Исторические аспекты изучения жанров текста, проблемы исто
рико-лингвистической прагматики затронуты Н.  А.  Бондарко, 
Р.  С.  Аликаевым, Г.  С.  Москалюк, М.  Н. Дмитриевой и С.  Т.  Не
федовым.



От редакции 9

Специфике текстов в рамках литературно-художественной ком-
муникации посвящены статьи В.  С.  Евсеева, Н.  К.  Даниловой, 
В. А. Андреевой, И. П. Шишкиной.

Интертекстуальность как свойство текста и формы ее проявле-
ния рассматриваются на материале поэзии (Д. М. Дреева), рекламы 
(Н. Н. Трошина), молодежного сленга (Н. Д. Матарыкина).

В работах С. Г. Катаевой, М. В. Зиминой и М. В. Ополовниковой 
рассматриваются процессы, связанные с использованием отдельных 
лексических единиц в разных типах дискурса — в политической и 
компьютерной коммуникации. 

Эквивалентности как проблеме при переводе текстов различных 
типов посвящена статья И. Р. Перевышиной.

По сложившейся традиции в Ежегодник включены новые разра-
ботки в области  диалектологии, в том числе и островной. В дан-
ном сборнике эта тематика представлена статьями В. А. Дятловой, 
В. Б. Меркурьевой и Л. И. Москалюк.

Ежегодник содержит также три рецензии, выполненные по мате-
риалам и результатам наиболее значительных публикаций послед-
него времени в области отечественной германистики.

Президиум РСГ благодарит за поддержку Немецкую службу 
академических обменов (DAAD, Бонн), Австрийский культурный 
форум при Посольстве Австрии (Москва), а также отдел культуры 
Посольства Германии.



Nina Pavlova
(Russische Staatliche Universität für Geisteswissenschaften, Moskau)

Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  
Versuch eines Vergleichs

Boris Pasternak betete Rilke sein Leben lang förmlich an. Bis in seine 
letzten Lebensjahre hinein trug er in der Tasche seiner Anzugsjacke den 
einzigen Brief, den er von Rilke erhalten hatte. Auf dem Umschlag stand: 
«Самое дорогое» — «Das Teuerste».

Was verband Pasternak und Rilke? Die biographischen Verbindungen 
zwischen den beiden großen Dichtern sind gründlich erforscht1. Man weiß, 
dass Pasternak noch als Knabe Rilke einmal am Moskauer Kurskij Bahnhof 
gesehen hat. Rilke fuhr damals mit Lou Andreas Salome zu Lew Tolstoi. Als 
nach einigen Jahren Pasternak die ersten Bücher Rilkes in der Bibliothek 
seines Vaters fand, fragte er, ob der Verfasser jener seltsame Herr war, den 
er vor Jahren am Bahnhof gesehen hatte. 

Warum also nannte Pasternak Rilke seinen Lehrer? Der Grund lag 
in Rilkes Dichtung, die er früh kennengelernt hatte, und zwar nicht 
nur in ihrer virtuosen Meisterschaft, sondern auch in ihrer besonderen 
Weltempfindung und ihrer besonderen Tonart. «Ich bin Ihnen mit den 
Grundzügen meines Charakters, mit der Art meines Geistesdaseins ver-
pflichtet», schrieb Pasternak an Rilke, nachdem er den einzigen Brief von 
ihm erhalten hatte2. Ausführlicher schrieb Pasternak über die Bedeutung, 
die Rilke für ihn hatte, in dem Rilkes Andenken gewidmeten «Geleitbrief» 
von 1931 und im Essay «Menschen und Situationen» von 1956 (deutsch 
«Menschen und Standorte»). Darin klärt sich zum Teilauf, warum Rilke für 
Pasternak «der geliebte Lehrer» blieb. Rilkes Gedichte, schrieb Pasternak, 
«frappierten mich mit denselben, mit dem mich die ersten Gedichte, die ich 
von Block sah, getroffen hatten: mit der Dringlichkeit des Gesagten, der 
Unbedingtheit, der Nicht-Scherzhaftigkeit, der unmittelbaren Bestimmung 

1Es sind zu allererst die ausführlichen Arbeiten Azadovskijs zu nennen: 
Konstantin Azadovskij (Hg): Rilke und Russland. Briefe. Tagebücher. Erinnerungen. 
Gedichte. Sankt-Peterburg 2003. (Russisch) 

2Konstantin Azadovskij (Hg): Rilke und Russland. Briefe. Tagebücher. 
Erinnerungen. Gedichte. Frankfurt a.M., Leipzig. 1986, S. 371.

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ



Nina Pavlova12

der Rede»1. Und an einer anderer Stelle: «Wenn in diesem Reich der ein-
gebürgten — und nur deshalb unmerklichen — Unnatürlichkeit irgend je-
mand den Mund auftut nicht aus Neigung zur schönen Literatur, sondern 
weil er etwas weiss und sagen will, entsteht der Eindruck eines Umsturzes, 
so als ob man die Türen aufrisse, und der Lärm des draussen laufenden 
Lebens dringe ein…»2

Rilke hatte sehr wohl was zu sagen. Bei aller Vielfalt der Formen und 
Gegenstände sprach er sein Leben lang immer vom Gleichen — vom Weltall 
in seinen Beziehungen zum Menschen: « ... Nur dies; mit allen Mitteln und 
immer wieder von vorn und an allen Beweisen dies: Dies, wie ist es mög-
lich zu leben, wenn doch die Elemente dieses Lebens uns völlig unfasslich 
sind? Wenn wir immerfort im Lieben unzulänglich, im Entschließen unsi-
cher und dem Tode gegenüber unfähig sind; wie ist es möglich dazusein?» 
(An Lotte Heppner, 8. November 1915).

Die eigentliche Wurzel blieb für Rilke die für den europäischen Sym

bolismus außerordentlich wichtige Idee des Monismus, das im 20. 
Jahrhundert mühsam angestrebte Begreifen der Ganzheit. Obwohl Rilke 
den russischen Symbolismus nicht kannte und Alexander Bloks Namen 
kaum bemerkt hatte, war er mit ihnen sozusagen ontologisch verbunden. 
In seiner Poesie und seiner Prosa stand Rilke der Idee der «All-Einheit» 
(so V. Ivanov) nahe. Er strebte danach, die «Bezüge» zu fassen zwischen 
dem Jetzt und den entrückten Jahrhunderten, zwischen Tod und Leben, 
Mensch und Weltall... Auf dieser Grundlage ist die Nähe beider großer 
Dichter zu suchen

Ein von Pasternak übersetztes Gedicht aus Rilkes «Buch der Bilder» 
(1902) geht gerade eine solche Weltauffassung an. Im Gedicht «Der Le
sende» heißt es:

...Da wächst die Erde über sich hinaus.
Den ganzen Himmel scheint sie zu umfassen:
Der letzte Stern ist wie das letzte Haus.

Und bei Pasternak selbst lesen wir:
И через дорогу за тын перейти
Нельзя, не топча мироздания.

Überschreite die Fährte nicht, hinterm Gezäum
Wirst du sonst auf die Schöpfung treten
(«Step»)3

1 Pasternak.  B.: Gesammelte Werke in Einzelbänden. Berlin; Weimar 1991—
1996, Bd. 1, S. 506. 

2 Ebenda, S. 500.
3 Alle Gedichte in Übertsetzung von Elke Erb: Boris Pasternak. Gedichte und 

Poeme. Berlin 1996.



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 13

Beide Dichter vertraten in der Dichtkunst des 20. Jahrhunderts dieje-
nige Richtung, die mit dem Symbolismus verbunden war, wandelten ihn 
aber zugleich um.

Das wirkte sich auf die Ebenen von Stil und Technik aus.
Unannehmbar war die Feierlichkeit des Symbolismus, die in Russland 

Wjatscheslaw Iwanow und in Deutschland zum Teil Stefan George eigen 
war. An Rilke schätzte Pasternak das Natürliche der Tonart. Beide schrie-
ben in einfachen Worten.

Das einfache Wort blieb aber nicht ganz einfach. Bei beiden Dichtern be-
schränkte sich das Wort nicht auf seinen direkten Inhalt, es füllte sich mit 
anderen Gehalten. In einem frühen Gedicht drückte Rilke das direkt aus:

Die armen Worte, die im Alltag darben,
die unscheinbaren Worte, lieb ich so.
Aus meinen Festen schenk ich ihnen Farben,
da lachen sie und werden langsam froh.

Bei all der verblüffenden Ähnlichkeit mit dem Leben, besonders bei 
Pasternak, war diese Poesie alles andere als mimetisch. «Die Kunst  — 
schrieb Pasternak — interessiert sich für das Leben, während der Strahl 
der Kraft es durchdringt»1. Wir werden auf den Begriff «Kraft», der nicht 
nur für Pasternak, sondern auch für Rilke wichtig war, noch zurückkom-
men. Doch es ist klar, dass es sich in beiden Fällen um antinaturalistische 
und antimimetische Poesie handelt.

Der Verzicht auf unmittelbare Analogien mit der Wirklichkeit stellte ei-
nen tiefgehenden Prozess dar. Sein Wesen bestand in der Verwandlung 
oder darin, wie Pasternak schrieb, «wie es dem Sichtbaren wird, wenn man 
es zu sehen beginnt» (S. 86):

И сады, и пруды, и ограды,
И кипящее белыми воплями 
Мирозданье — лишь страсти разряды,
Человеческим сердцем накопленные.
(«Определение творчества»)
 
Und die Gärten, und Weiher, und Zäune,
Das von weißen Wehklagen siedende
All Entladungen nur der reinen
Leidenschaft, die dem Herzen beschieden ist.
(«Definition des Schaffens»)

Pasternaks gesamte Poesie war der Triumph dieser Lebensvorstellung. 
Bei Rilke ist der Triumph reservierter, doch die Hauptabsicht ist diesel-

1 Boris Pasternak: Geleitbrief. Entwurf zu seiner Selbstbiographie. Köln, Berlin, 
1958, S. 84. Weiter die Seiten im Text in Klammern. 



Nina Pavlova14

be: Der Dichter beschwört den Leser zu sehen. Gerade daher rührt jene 
«Eindringlichkeit», die Pasternak bei Rilke anzog. Die Poesie enthielt 
die Vereinigung von zwei Schichten: Der Text ist hier zugleich auch ein 
Metatext, eine metaphysische Reflexion, die weit nachdrücklicher ist als in 
der klassischen Dichtung.

Alle Formen, die hierbei entstanden, dienen der Aufgabe, den Sinn des 
Ganzen zu sehen. Pasternak liebte es, in Registern, in Aufzählungen zu sch-
reiben. Er nannte es «die Kraft der Verkettung, die in der durchgehenden 
Bildhaftigkeit all ihrer Partikeln besteht» (S.86). Bei Rilke ist eine solche 
Technik bereits im «Stunden-Buch» (1905) ausgearbeitet, worin kein andrer 
als Gott der Reihe nach mit einem alten Turm, einem aus dem Nest gefal-
lenen kleinen Vogel, dem Hahnenschrei, einem Ball und vielen anderen 
Dingen verglichen wird. Im Grunde werden nicht Gegenstände, sondern 
ihre Eigenschaften verglichen: die Festigkeit des Turms, die Hilflosigkeit des 
kleinen Vögelchens, der Flug des Balls in einer unvorhersagbaren Richtung 
usw. Das Ganze entzieht sich der Definition, sie wird skizziert, aber eben 
nur skizziert. Wichtig für beide Dichter war nicht das Aneinanderreihen 
als solches, auch nicht die Hervorhebung des Wichtigsten  — alles war 
wichtig —, sondern das weite Erfassen von Verschiedenem, von dem, was 
«schlecht aneinander passte». Im Zusammenhang mit Pasternak erwähnen 
die Forscher Alexander Bloks Worte: «... Ich bin es gewohnt, Fakten aus al-
len Bereichen des Lebens, die meinem Sehen zur gegebenen Zeit zugäng-
lich sind, einander gegenüberzustellen, und bin überzeugt, daß sie alle zu-
sammen eine einheitliche musikalische Spannung schaffen.»1

Darum — um die «musikalische Spannung» des Lebens — ging es auch 
letzlich. Die Musik wurde als die ursprüngliche Grundlage des Weltalls 
verstanden. Die Arbeit von Nietzsche «Die Geburt der Tragödie aus dem 
Geist der Musik» (1872) zog die angespannte Aufmerksamkeit Rilkes und 
Pasternaks wie übrigens auch aller Symbolisten auf sich. Sie befestigte Rilke 
in der Vorstellung vom «großen Rhythmus» als dem eigentlichen Ursprung 
des Seins («Marginalien zu Friedrich Nietzsche», 1900). Für Pasternak ist 
die Musik «ein großer Stern der Unsterblichkeit am Horizont».

Die nichtkanonische Behandlung des Klangs wurde bei beiden Poeten 
der inhaltlichen, ja der weltanschaulichen Aufgabe untergeordnet. In den 
«Sonetten an Orpheus» sind bei Rilke nicht die für Sonette obligatorischen 
Reime wichtig. Der sinngemäße Akzent wird auf Enjambements gelegt, die 
die Zeile an einer für den Autor wichtigen Stelle zerreißen und den Versen 
eine breite Kantilene verleihen. Das beweist die Anwesenheit von Orpheus, 
Gott des Gesanges und der Metamorphosen, im Leben, und Rilke spricht 
folglich von der Unerschöpflichkeit des Schöpfertums.

Die gleiche Doppelcodierung ist auch bei Vergleichen zu verfolgen. 
Bei Pasternak, schrieb Samson Brojtman, sind sie oft nicht motiviert und 
verbinden äußerlich weit entfernte, aber innerlich synkretische Gestalten, 

1 Aus Vorwort zu Poem «Vozmezdie». Deutsche Übersetzung fehlt.



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 15

die von derselben emotionalen Art sind1. Die Vergleiche ziehen das 
Verschiedene zusammen.

Rilkes Vergleiche sind nicht dermaßen herausfordernd und werden an-
ders aufgebaut, gleichwohl auch sie denselben Sinn haben. Selten wird das 
Eine mit etwas Anderem verglichen, und wenn es doch vorkommt, so er-
scheint beides so, als wäre es seit Urzeiten das Eine und das Andere zu-
gleich gewesen. 

Das Zusammenziehen zu einem einheitlichen, wenn auch nicht fes-
ten Ganzen wird auch auf andere Weise verwirklicht. Besonders fällt das 
in Pasternaks frühem Werk «Meine Schwester — das Leben» (1922) und 
bei Rilke bis zu den letzten Gedichten auf: Beide Dichter schichten unter-
schiedliche Zustände und Gegenstände aufeinander. Bei Rilke ist das im 
Fünfzehnten «Sonett an Orpheus» (Teil 2) deutlich zu sehen, worin hin-
ter einem kleinen Punkt — der römischen Fontäne auf einem Platz — so-
fort ein «ferner Hintergrund» und andere Weiten entstehen. Im Ergebnis 
lässt Rilke durch eine Reihe von bildhaften Zusammenziehungen daran 
glauben, dass Wasser ebenfalls Erde ist — denn so war das noch vor der 
Weltschöpfung, und folglich spricht die Erde hier — im Strahl der Fontäne 
auf einem römischen Platz — mit sich selbst.

Das gleiche Prinzip des «Überschichtens» realisiert Pasternak an-
schaulich in seinem Gedicht «Kak u nich». Um den Liebesrausch von 
zwei Menschen am Fluss darzustellen, braucht Pasternak nicht nur dieses 
Liebespaar, er muss das flammende Antlitz der Himmelsbläue über das 
Antlitz des «atemlosen geliebten Flusses» legen, muss die Unendlichkeit 
dieses Tages in den Menschengefühlen und der Natur miteinander verbin-
den. Der Raum liegt an der Grenze zwischen einem Naturbild und seiner 
menschlichen Entsprechung. Und wenn man vom ganzen Gedichtbuch 
spricht, so sind darin Liebe, Revolution, Epoche, Natur, Poesie vermischt, 
um sich zu vereinigen, ohne eigene Bedeutungen zu verlieren.

Pasternak schrieb, dass er damals für den Kubismus schwärmte. Der 
Kubismus mit seinem Prinzip der Überschichtung von Oberflächen war 
Anfang des 20. Jahrhundert durch die europäische Kultur (Apollinaire, 
Jacob, Braque und Picasso) weitgehend ausgearbeitet. In der Fünften 
Elegie benutzte Rilke dieses Prinzip, als er ein Gemälde von Picasso auf sei-
ne eigene Art auslegte.

Somit entsteht die Frage, welches Recht man hat, die Nähe von 
Pasternak und Rilke in etwas zu sehen, was auch der gesamten europäi-
sche Dichtung und Kunst in irgend einer Weise eigen war? — Ich sehe es 
im Prinzip des Steigerung, des immer höheren Sinns, der mit Hilfe der 
meisterhaften Spiels der Gestalten und Wörter immer deutlicher wird, 
im «keinen Spaß duldenden Ernst» («нешуточность», so Pasternak über 
Rilke) der gestellten Aufgabe, in der unbedingten Verbindung mit den 

1 Бройтман С. Н. Поэтика книги Пастернака «Сестра моя — жизнь». М., 
2007. С. 20.



Nina Pavlova16

wichtigsten Problemen der Menschheit, die aber von der Abstraktheit des 
Symbolismus frei blieben. 

Das Vereinen und das Überschichten geschahen auch mit Personen. 
Im «Geleitbrief» verknüpfte sich das autobiographische Ich nicht nur mit 
Majakovskij, was nachgewiesen ist, sondern auch insgeheim mit Rilke, 
indem Pasternak sich und diese Figuren in «brüderlicher Einheit» ver-
mischte.

Auch die Archaik, die Vermischung der Vergangenheit mit der Gegen
wart, spielte dabei eine wichtige Rolle. Jerzy Faryno widmete sein Buch 
der archaischen Weltempfindung bei Pasternak1. Von nicht geringerer 
Bedeutung war die Archaik für Rilke. Hinter einem gewohnten Wort 
verbirgt sich bei ihm oft die halb vergessene, archaische Bedeutung. 
Die Archaik (oder, in anderen Fällen, die Ewigkeit) ist, so zu sagen, eine 
«Unterlage» der Gegenwart. 

Der «sanfte» Rilke war überzeugt, dass all das «Neue», das sich in 
der Welt aufdringlich behauptet, nicht neu ist, dass das Neue, das der 
Menschheit bevorsteht, unvergleichlich neuer (und schrecklicher!) ist. Die 
Welt ist, wie Rilke schrieb, «dem Menschen in die Hände gefallen». Für 
Rilke und Pasternak blieben deshalb mehrere Perspektiven und unter-
schiedliche Möglichkeiten wichtig.

Auch die Situation der leidenden Passivität brachte die Dichter einan-
der nahe. Unbedingt verneint wurde die Selbstbehauptung des Menschen. 
In dem (von Pasternak übersetzten) Gedicht Rilkes «Der Schauende» le-
sen wir:

Was wir besiegen, ist das Kleine,
und der Erfolg selbst macht uns klein.
Das Ewige und Ungemeine
Will nicht von uns gebogen sein.

Eine ihrer spezifischen Erscheinungsarten ist die umgekehrte Perspek
tive, bei der die Welt nicht vom menschlichen, sondern von einem anderen 
Standpunkt aus gesehen wird. 

Bei Pasternak vollzieht sich die Übergabe der Initiative an Dinge und die 
Natur mühelos. Rilke akzentuiert im zweiten Gedicht des «Stundenbuchs» 
den Wechsel der Standpunkte: Der sprechende Mönch identifiziert sich 
mit einem Falken, und platziert sich am Himmel, über jenem, an den er 
sich wendet. Der Blick vom Himmel gehört nicht Gott. Die Perspektive ist 
nicht zentriert, der Standpunkt beweglich. Bei Rilke fehlt aber jene Nähe 
von Menschlichem und «Gegenständlich-Naturhaftem», die bei Pasternak 
zugelassen wird. Eine Ausnahme bilden nur die «Sonette an Orpheus» und 
die späten französischen Gedichte. 

1 Faryno Ierzy. Poetika Pasternaka: („Putevye zapiski“ — „Ochrannaja gramota“). 
Wien, 1989.



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 17

All das macht allmählich wesentliche Unterschiede in der Dichtung 
von Rilke und Pasternak bemerkbar. Bei Pasternak sind das Wunder des 
Lebens und der Druck der Umstände prinzipiell untrennbar. Die Aufgabe 
besteht nicht darin, den universal-abstrakten Plan des Seins zu zeigen, 
sondern darin, die Ursprünge der Dinge bloßzulegen, wie sie im Leben 
sind. Ihr ‚Ursprung‘ ist natürlich symbolisch, aber nicht ‚auf symbolisti-
sche Art‘.

Rilke dagegen wollte vor allem den «universal-abstrakten Plan» bloß-
legen. Das Sonett «Atmen, du unsichtbares Gedicht!» ist den ungreifbars-
ten «Gegenständen» gewidmet: der Luft, dem Weltraum, dem Wind, den 
Gedichten und erst am Ende — und auch das nicht direkt — einem Baum. 
Alles ist miteinander ungefähr ebenso verbunden wie in Pasternaks Zeile 
«My v vosduche s toboj odnom...» — Wir sind mit dir in einer Luft...». Aber 
eben nur ungefähr: Bei Rilke ist die Rede nicht von der Luft des Irdischen 
wie bei Pasternak, sondern von der Luft des Weltraums. Rilke nannte den 
Atmen ein «unsichtbares Gedicht» und verglich es mit dem, was in dem 
Weltall schöpferisch wirkt und atmet.

Für Pasternak war das Akzeptieren der Welt grundlegend und unbe-
dingt. Der Reichtum der Welt ist durchaus gegenständlich und wird Schritt 
für Schritt erkannt. 

Anders bei Rilke: Er ist ganz von dem Streben beherrscht, die Grenzen 
zwischen den Welten zu überwinden. Kennzeichnend ist, dass Rilkes 
Gedichte die Blickrichtung beinahe graphisch verdeutlichen, nämlich die 
nach oben («Die Treppe der Orangerie», «Die Kathedrale»). Die Entwick
lung ist endlos und vollzieht sich in der Vertikale.

Zur Vereinigung des Irdischen mit dem Allgemeinen mangelte es für 
Rilke an innerer Nähe. Bei Pasternak dagegen werden z. B. in seinem be-
kannten Gedicht «Definition der Poesie» in ein und dieselbe Reihe das 
All, die Sterne, das Firmament und eine kolossale Zahl der Gegenstände, 
Klänge, Empfindungen eingeordnet. Im Ergebnis entsteht unwillkürlich 
eine große Zahl von Themen, die sich in multilinearen Kreuzungen über-
queren oder in beliebiger anderen Reihenfolge gelesen werden können, 
was endlich auch von Erde und Himmel, Musik und Poesie, von allem zu-
gleich spricht. 

Ein ebensolches «Sich-Überschneiden» vollzieht sich auch bei den han-
delnden Personen, welche durch die Beziehung der Ergänzung miteinan-
der verbunden sind. Die erste Person in «Das Leben — meine Schwester» 
wird «passiv» in den Hintergrund gerückt. Handelt es sich aber wirklich 
um die erste Person? — Sie ist «unikal-multipel». Das gilt auch für die Frau: 
Sie ist das Leben, die Natur und die Seele zugleich.

Anders bei Rilke. Rilke ist von der für die Epoche der Moderne charak-
teristischen Idee des Untergangs der Persönlichkeit kaum berührt. Ihm 
ist die von Ernst Mach deklarierte Abwesenheit der Grenzen zwischen Ich 
und der Außenwelt nicht eigen. Eher umgekehrt. Das Ich empfindet diese 
Grenze sehr stark. Das lyrische Ich in seinen Gedichten wandelt sich um: 
Ein «Rollen-Ich» in der frühen Lyrik und im «Stunden-Buch» verwandelt 



Nina Pavlova18

sich in ein Ich, das sich in den «Neuen Gedichten» hinter der «Objektivität» 
der Gegenstände verbirgt und dann in das offen in den Vordergrund tre-
tende Ich der «Duineser Elegien» übergeht. Dieses letztere Ich ist nicht 
unikal-multipel wie bei Pasternak. Die Ähnlichkeit liegt hier eher in etwas 
anderem. In seinen frühen Thesen «Symbolismus und Unsterblichkeit» 
schrieb Pasternak, dass die Subjektivität eine Art bedingte «überpersönli-
che» Eigenschaft ist. Dieses «Überpersönliche» ist der Subjektivität von Rilke 
ebenfalls eigen. In den «Elegien» wendet sich das Ich an die Menschheit 
und ist an das Weltall gekoppelt.

Rilke wurden bisweilen Unbescheidenheit und «ästhetische Selbstbe
wunderung» vorgeworfen. In der Tat tritt die erste Person in seiner 
Dichtung (mit Ausnahme der «Dinggedichte») viel öfter auf als bei Paster
nak. Aber das Kennzeichen von Rilkes «lyrischem Ich» war, angefangen 
mit dem «Stunden-Buch», keineswegs die Selbstbewunderung, sondern 
eine grenzenlose, heroische Weite. Seine Subjektivität steigerte sich bis 
zum Allumfassenden. Das führte aber nicht zur Harmonie, sondern zur 
Tragik.

Hier sei das berühmte Gedicht von 1914 «Ausgesetzt auf den Bergen 
des Herzens» zitiert:

Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens. Sieh, wie klein dort,
sieh: die letzte Ortschaft der Worte, und höher,
aber wie klein auch, noch ein letztes
Gehöft von Gefühl. Erkennst du‘s?
Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens, Steingrund
Unter den Händen. Hier blüht wohl
Einiges auf; aus stummem Absturz
Blüht ein unwissendes Kraut singend hervor.
Aber der Wissende? 

Leere statt des pasternakschen Überflusses. Kaum ein Klang. Das Men
schenherz versteinert auf seiner Höhe. Wovon handelt dieses stockende, 
qualvolle Gedicht? Von der Einsamkeit? Von Verarmung der Dichtergabe 
(«die letzte Ortschaft der Worte», «ein letztes Gehöft von Gefühl»)? Oder 
von der Kargheit der Welt («Steingrund»)? Im Jahr der tiefen Krise ge-
schrieben, spricht es davon, dass in der Seele und der Welt Leere herrscht. 
Und doch ist das Wichtigste das Wissen um die Endlichkeit, von dem die 
unwissenden Tiere und Vögel frei sind. In der russischen Dichtung ist die-
ses Thema durch Tjutčev und Polonskij vertreten. Für Rilke selbst wurde 
sein Gedicht ein Vorbote der «Duineser Elegien», worin es ebenfalls um 
das Wissen vom Ende, vom Untergang und von Abstürzen geht.

Für Pasternak war die durch den russischen Symbolismus (Vl. Solovjov, 
V. Ivanov, A. Blok) entwickelte uralte Idee des Ewigweiblichen von kolos-
saler Bedeutung. Der Titels des Buches — «Das Leben — Schwester» zeugt 
von dem Bewusstsein dessen, dass das Leben weiblich und unendlich ist. 
In Rilkes Weltempfindung gibt es dafür weniger Platz.



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 19

Zwei Jahre später entstand das Gedicht «Es winkt zu Fühling fast aus allen 
Dingen» mit dem berühmten Rilkeschen Neologismus «Weltinnenraum». 
Darin stand die Zeile: «Die Vögel fliegen still durch uns hindurch.» Es ist 
wichtig zu verstehen, dass im Kontext von Rilkes Schaffen der berühmte 
Neologismus nicht das war, was er für uns darstellt, sondern für Rilke auch 
das, was sein sollte. Bei Pasternak ist jede Teilung in Inneres und Äußeres 
aufgehoben, bei Rilke ist es eine Forderung und ein Traum. Nach den 
«Neuen Gedichten» (1908) begann für ihn wieder eine aktive Erarbeitung 
der Idee der Unteilbarkeit der Welt, die in den «Elegien» und auch in den 
«Sonetten an Orpheus» ihre Fortsetzung fand.

Im Mittelpunkt von Rilkes Aufmerksamkeit blieb das Thema des Todes. 
Am wichtigsten war für ihn der Moment des «Übergangs», des  Sterbens. 
Aber der Gedanke an Leben und Tod war auch für Pasternak wichtig.

Kein anderer als Pasternak übersetzte zwei Requiems von Rilke. Er 
übersetzte sie im Jahr seines Todes.

Viele Jahre später, im Roman «Doktor Zivago», sagte Nikolai Vedenjapin: 
«Man soll der Unsterblichkeit treu sein, die ein anderes Wort für das Leben 
ist, nur ein wenig stärker».1 Rilke kannte eine solche Einstellung zum Tode 
und war bestrebt, sie zu behaupten. Er widmete die «Sonette an Orpheus» 
einem verstorbenen jungen Mädchen, das dem Tod mutig und demütig zu-
gleich widerstand. Die «Sonette an Orpheus» besingen die Unendlichkeit 
des Lebens mit seinen zahllosen Metamorphosen. 

Dennoch finden wir bei Rilke auch das 1915 geschriebene Gedicht «Der 
Tod». Vor dem für den Leser unsichtbaren Sterbenden steht der Tod, der 
ihm die Schale mit Gift reicht. Es ist das gespaltene Wort «Hoff-nung» zu 
vermerken. Darauf folgt eine Anklage:

... Was sind denn das für Wesen,
die man zuletzt wegschrecken muss mit Gift?
Blieben sie sonst? Sind sie denn hier vernarrt
In dieses Essen voller Hindernis?
Man muss ihnen die harte Gegenwart
Ausnehmen, wie ein künstliches Gebiss.
Dann lallen sie. Gelall, Gelall...

Das Gedicht erinnert daran, wie Hofrat Behrens aus Thomas Manns 
«Zauberberg» die Sterbenden ermutigte: «Also los und nicht geziert!». Aber 
dort ist das mit grotesker Ironie gemeint. Bei Rilke dagegen wird der Ton 
durch lediglich ein paar Zeilen verändert, die nach drei Punkten folgen: 
über den feierlichen und schönen Sternenfall in Spanien: «Dich nicht ver-
gessen. Stehn!» Möglicherweise ist die Mahnung an sich selbst gerichtet.

Es geht nicht darum, einen Dichter anhand der ihm organisch eigenen 
Züge seines Schaffens zu beurteilen. Dennoch muss wiederholt werden, 
dass man bei Rilke nicht jene Liebe zum Alltag, zu der «herben göttlichen 

1 Pasternak B. Gesammelte Werke in Einzelbänden. Bd. 1, 1996, S. 15—16.



Nina Pavlova20

Dichte» (so Pasternaks) findet. Anstatt der angespannten und hoffnungslo-
sen Überwindung des Bruchs zwischen Leben und Tod steht bei Pasternak 
die natürlich akzeptierte Idee der Unsterblichkeit, in welche ein jeder ein-
geschlossen ist. Anstatt des angespannten Gedankens an die Schranke, die 
äußerste Grenze, an das Verschwinden der Dinge, des Menschen, der Erde 
selbst, ist da die Annahme und die Bewunderung des Lebens.

Die Tragik des Lebens im Schaffen Pasternaks ist offensichtlich. Das 
Tragische ist bei ihm nicht nur mit den politischen Umständen in Russland 
verbunden — wie jedem großen Dichter, wie Rilke, ist sie ihm als Bestandteil 
des Lebens bekannt. Doch schon in der Antike, schrieb Pasternak im 
«Geleitbrief», brachten die Mythen dem Menschen bei, den Tod als drama-
tisch, doch zugleich als gewöhnlich und unvermeidlich aufzufassen. 

Rilkes Tragik ist von einer anderen Art. Im Schlussgedicht der «Sonette 
an Orpheus» schrieb er: «Und wenn dich das Irdische vergaß...». Wie sich 
der Mönch im «Stunden-Buch» vergebens bemüht, sich mit Gott zu ver-
einigen, ebenso angespannt ist bei Rilke die Vereinigung mit dem Leben. 
«Hiersein ist herrlich!» heißt es in der Siebenten Elegie. Doch nichts darf 
bleiben. Die Dinge vergehen, sie sind im Moment des Verschwindens fest-
gehalten; nur für einen Augenblick gelingt die Vereinigung der Liebenden: 
«Ein mal nur jedes, nur ein mal!» (Neunte Elegie)

Die Knappheit an Irdischem in Rilkes Poesie lässt uns über den Sinn 
der Konjunktivform bei ihm und bei Pasternak nachdenken. August Stahl 
gehört die Beobachtung über den Konjunktiv bei Rilke1. Gerade das 
Konjunktivische in seinen verschiedenen Abwandlungen trug den Sinn ei-
ner tiefen Unsicherheit in die Festigkeit des Seins hinein. In den «Duineser 
Elegien» überwogen nicht nur die Verben im Konjunktiv, sondern auch 
Fragen, auf die keine Antwort gegeben wird; auch Vorbehalte, indirekte 
Rede waren Ausdruck verschiedener Formen der Unbestimmtheit. «Wer, 
wenn ich schreie, hörte mich denn aus der Engel Ordnungen?» heißt 
es am Anfang der Ersten Elegie. Der Konjunktiv hat bei Rilke eine für 
Pasternak undenkbare Bedeutung: Durch ihn wird das Hypothetische 
der Wirklichkeit ausgedrückt. Es ist höchst bezeichnend, dass Verben im 
Konjunktiv in den Gedichten von «Meine Schwester — das Leben» über-
haupt nicht vorkommen. 

Doch gibt es bei beiden Dichtern einen Begriff, der sowohl eine wichtige 
Verbindung als auch einen mit der Zeit zutage tretenden tiefen Unterschied 
in ihrem Schaffen abzeichnet. Ich meine den Begriff «Kraft». Die Triebkraft 
der Welt, die bei beiden Dichtern wohl altertümliche Quellen hat, ist deut-
lich zu spüren. Das ist einer der tiefsten Aspekte ihrer Dichtung.

Im «Geleitbrief» schrieb Pasternak: «Wenn wir glauben, dass in Tristan 
und in Romeo und Julia und in anderen großen Werken eine starke 
Leidenschaft dargestellt sei, unterschätzen wir den Inhalt... Ihr Thema ist 
das Thema der Kraft». Er erläuterte: Fiele es ihm ein, eine «Ästhetik des 

1 Stahl. A.; Das Sein im «angelischen Raum». Zum Gebrauch des Konjunktivs 
in der Lyrik R. M. Rilkes. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 197, 1989, S. 487.



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 21

Schöpferischen» zu schreiben, so würde er sie «auf zwei Begriffen gründen, 
auf dem Begriff Kraft und dem Begriff Symbol... Den Begriff Kraft würde 
ich in dem gleichen weiten Sinn fassen, wie es die theoretische Physik tut, 
nur mit dem Unterschied, dass es nicht um das Prinzip der Kraft ginge, 
sondern um ihre Stimme oder ihre Gegenwart». (S. 84). 

Zweifellos ist das Thema «Kraft», mit welchem Wort es auch bezeich-
net wird, für den ganzen Symbolismus von Anfang an mit Nietzsche und 
seiner «Geburt der Tragödie» verbunden. Dionysos verkörperte nicht 
nur die Bewegung, den Rhythmus, sondern auch die Lebensenergie. 
Für Pasternak «wanderte» der Dionysos-Kult, wie es noch in seinen 
«Studentenheften» heißt, im weiteren in die Kultur. «Es ist nicht mehr 
jene Sinnlichkeit», schrieb er in den «Studentenheften», «in welcher der 
Mensch lebt. Wahrscheinlich ist es die Sinnlichkeit, in welcher er unsterb-
lich ist.» Bei Rilke war der Dionysos-Kult lange Zeit hindurch mit den 
Gestalten des Orpheus und des Apollo verknüpft. Aber in der Zweiten 
und der Siebenten Elegie überschreitet der Begriff «Kraft» bei Rilke die 
früheren Grenzen.

Die Kraft, von der die Siebente Elegie handelt, ist nicht mehr jene 
«unangewandte Kraft, die sorglos, als ob wir nicht wären, über unseren 
Häuptern schwebt» (Rilke SW Y, 1163). Sie gewinnt eine erschreckendere 
Bedeutung als bei Pasternak.

Weite Speicher der Kraft schafft sich der Zeitgeist gestaltlos
Wie der spannende Drang, der aus allem gewinnt.
Tempel kennt er nicht mehr.

Der von Gott bescherte Überfluss wird durch den «Zeitgeist» vernichtet. 
Die «Kraft» übertrifft nicht das menschliche Maß, sie ist innerhalb dieses 
Maßes. Daher das «exzentrische» Vibrieren der Gegenwart, der Untergang 
der Dinge, die ins Unsichtbare übergehen, und der mögliche Untergang 
der Erde.

Die Poesie des späten Rilke lässt die Verbindung mit dem «Impres
sionismus der Ewigkeit» (Pasternak) und den sich darin eröffnenden Sinn 
vermissen. Eine andere Eigenschaft war entstanden. Rilke akzeptierte die 
abstrakte Poesie nicht, fühlte sich jedoch zu ihr hingezogen. Die «Dinge» 
sind in vielen seiner späten Gedichte «konturiert». Ebenso wie in den 
Gedichten von Mallarmé wuchs die Spannung zwischen kurzer Dauer und 
Universalität. Nur in den «Sonetten an Orpheus» ist Rilke zum letzten Mal 
von der melodischen Leichtigkeit und dem Triumph der unerschöpflichen 
Metamorphosen überwältigt. Die Richtung von Rilkes spätem Schaffen ist 
es, nicht die Dinge, sondern die hinter ihnen verborgene Dynamik darzu-
stellen.

Während sich Pasternak in seinem Schaffen auf eine immer größere 
Klarheit und Einfachheit zubewegte, ohne die Höhe zu verlieren, ist Rilke 
in vielen Gedichten immer komplizierter und auswegloser. Im November 
1925, ein Jahr vor seinem Tod, schrieb er das Gedicht «Gong».



Nina Pavlova22

Das Gedicht scheint aus vielem, was er bis dahin gesagt hatte, ein Fazit 
zu ziehen, verzichtet jedoch auf die früheren Ausdrucksweisen. Wichtig 
ist jetzt nicht zu «schauen», was in den «Dinggedichten» das poetologische 
Hauptprinzip war, nicht zu «hören», was in den «Sonetten» Orpheus selbst 
hervorhob, sondern etwas, was eine andere Vorstellungsweise erfordert. Im 
Gedicht ist die Rede von einem Gegenstand, der in keiner Weise beschrie-
ben ist, die «Beschreibung» beschränkt sich nur auf das Wort «Gong»: 

Umkehr der Räume, Entwurf
Innerer Welt im Frein ...,
Tempel vor ihrer Geburt,
Lösung, gesättigt mit schwer
Löslichen Göttern... Gong!

Jede Strophe fixiert die Anwesenheit und das Verschwinden. Das sind nicht 
einfach Veränderungen des Raums — das sind Veränderungen binnen ei-
ner «Dauer, aus Ablauf gepresst», seiner eigentlichen Zusammensetzung, 
ein Schlaginstrument, dessen starker, tiefer Klang allmählich verschallt, 
dann sich aber mehrmals spontan verstärkt. Rilke schafft daraus die Gestalt 
des Weltalls, des seit langem gesuchten «Ganzen». Aber das Ganze ist jetzt 
von der Menschheit getrennt. Das ist nicht die Pasternaksche «häusliche» 
Grenzenlosigkeit. Es wird das eingefangen, verbalisiert und «strukturiert», 
was außerhalb unserer sinnlichen Möglichkeiten geschieht.

Nicht mehr für Ohren... Klang,
der, wie ein tieferes Ohr,
uns, scheinbar Hörende, hört. 

Eine Umkehr geschieht: Es hören nicht wir, es hört der Klang... Das ist 
das Gesetz auch anderer allumfassender Verwandlungen. Im Unterschied 
zu den Romantikern sind es stürmische Veränderung der wesenhaften 
Eigenschaften seiner Bestandteile. 

Summe des Schweigenden, das
Sich zu sich selber bekennt,
brausende Einkehr in sich
dessen, das an sich verstummt,
Dauer, aus Ablauf gepresst, 
um-gegossener Stern... Gong!

Jede Zeile bemüht sich gleichsam um die Bestimmung des führenden 
Wortes. Doch endet sie mit dem immer wieder ausgestoßenen Ausruf, der 
das zu Bezeichnende mit dem Bezeichnenden verknüpft: Das Wort offen-
bart den Sinn nicht, vielmehr verbirgt es ihn. Der schwer zu bestimmende 
Inhalt wird durch eine Reihe von syntaktisch nicht miteinander verbunde-
nen, zusammengepressten Bildern wiedergegeben. Reime sind nicht da. 



Die Poetik Rilkes und Pasternaks.  Versuch eines Vergleichs 23

Das Gedicht steht der von Mallarmé angedeuteten Grenze des Schweigens 
nahe. Diesem Muster folgend, schreibt Rilke nicht nur in Worten, sondern 
mit dem Klang selbst. «Gong» ist ein unerschöpflicher Gleichklang, in dem 
der nasale, sich hinziehende Diphtong «ng» dauert und eine Art phoneti-
sche Metadefinition des Gedichtes in sich trägt: die Unerschöpflichkeit des 
sich hinziehenden Alls.

Das Gedicht ist dem Zeitpunkt der Umkehr und der Schaffung eines 
neuen Projektes gewidmet. «Gong» wird als jener Urklang aufgenommen, 
von dem Rilke in seinem frühen Prosafragment «Urgeräusch» schrieb. 
Am Unbestimmtesten ist die letzte Strophe. Manfred Engel schrieb, dass 
«Gong» im Grunde dem Werden und Vernichten gewidmet ist. Er sprach 
von einer gewissen Freiheit des Verstehens, die dem Leser überlassen 
wird1. Ist das Gedicht vielleicht jenem weiblichen Prinzip der Welt, dem 
«nichtmehr begriffenen Fest» gewidmet, von dem Rilke früher geschwie-
gen hatte? Das «Du», das diese Strophe eröffnet, ist unmöglich zu verges-
sen, heißt es im Gedicht. Aber ebenso wie die Säule mit dem Sturm darin 
unbeständig ist, ist auch der Mensch unbeständig, der, ohne das Ziel er-
reicht zu haben, in den Weg stürzt: «unser, an Alles, Verrat». Das letztere 
spricht möglicherweise auch vom Verzicht auf das Glauben an den höhe-
ren «Sinn», der für Rilke und Pasternak, wie auch für die gesamte sym-
bolistische Weltauffassung, den Ausgangspunkt bildete. Doch die direkte, 
aufrufende Bedeutung des Wortes «Gong» trägt die Forderung in sich, das 
Ewige nicht zu verraten:

Du, die man niemals vergisst,
die sich gebar im Verlust,
nichtmehr begriffenes Fest,
Wein an unsichtbarem Mund,
Sturm in der Säule, die trägt,
Wanderers Sturz in den Weg,
unser, an Alles, Verrat... Gong!

Ich habe versucht, die innerliche Nähe zweier großer Dichter zu skiz-
zieren.

Was hatte größeres Gewicht — der unbegrenzte Glaube Pasternaks an 
die Macht des Lebens? Oder die tragische Vorahnung Rilkes? — Die Frage 
kennt keine Antwort…

1 Engel. M.: Deutschsprachige Einzelgedichte 1922—1926. In: Rilke-Handbuch. 
Leben — Werk — Wirkung. Hrsg. M. Engel. Stuttgart, Weimar, 2004. S. 431.



Joseph P. Strelka
(Wien/USA)

Weltliteratur als Maßstab und als Ziel

Das Konzept der Weltliteratur wird oftmals gerade dann aktuell, wenn 
es den Menschen gelungen ist, fürviele ihrer Nachbarn und nicht zuletzt 
auch für viele aus dem eigenen Volk wieder einmal einen Schlachthof 
des Krieges einzurichten. Die darauf eintretende Ernüchterung gebiert 
dann oft den Versuch, Ideen und Auswege aus der Unmenschlichkeit des 
Krieges zu finden, und gewiss nicht die schlechteste ist eben die Idee der 
Weltliteratur, auf dass sie die gesamtmenschliche Gemeinsamkeit durch 
ein aktives gegenseitiges geistiges und verbindendes Geben und Nehmen 
fördert und verwirklicht. So hat etwa der Schweizer Germanist Fritz 
Strich nicht zufällig gleich nach dem Ende des Ersten Weltkriegs, im Jahr 
1919, in London einen Vortrag über Goethe und die Weltliteratur gehal-
ten. Den nächsten Vortrag zum Thema hielt er im Jahre 1932, und zwar 
keineswegs nur wegen der Hundertjahrfeier von Goethes Tod, sondern 
gleichsam als krankheitsverhütendes Serum gegen die gefährlich herauf-
ziehende Flut jener Zeit. Nach Ende der Riesenkatastrophe des Zweiten 
Weltkriegs hat er sodann das bisher umfangreichste Buch zu dem Thema 
geschrieben,1 und als es in seiner erweiterten zweiten Auflage erschien,2 
da war ich bereits alt genug, mich dafür einsetzen zu können. 

Jahrzehnte später, als der Kommunismus in Russland zusammen-
gebrochen war und als ich bei meinem zweiten oder dritten Besuch 
Moskaus zum ersten Mal hier, an der ganz neuen Universität für 
Geisteswissenschaften bei Professor Nina Pavlova einen Vortrag hielt, da 
wählte ich als Thema „Zu Platz und Methoden der Komparatistik heu-
te“. Das Kernthema dabei war das Eintreten für eine einzige, unteilbare 
Literatur der Welt über alle Granzen hinweg, und ich endete mit dem 
Hinweis darauf, dass durch solch richtiges Begreifen von Dichtung sich 
alle nationalen Eitelkeiten verlieren sollten und der wahre Mensch ent-
steht — überall und zu jeder Zeit, universal und unendlich vielseitig. 

1 Strich F. Goethe und die Weltliteratur. Bern 1964.
2 Strich F. Goethe und die Weltliteratur. 2., verbesserte und ergänzte Auflage. 

Bern, 1957.



Weltl i teratur als  Maßstab und als  Ziel 25

Als die sogenannte Wende eingetreten war, gab es eine große Hoffnung 
für die Freiheit und für das Geistige, das fast immer im Gegensatz zur 
Macht steht. Es war die Zeit, als Professor Pavlova auf meine Einladung 
nach Österreich kam, was sie vorher kaum hätte tun können. Und es war 
die Zeit, als Professor Strelka nach Russland kam, was er vorher niemals 
getan hätte. In den letzten Jahren hat nun plötzlich eine Gegenbewegung 
eingesetzt. Hier wie dort. Hier wie dort.

Ernst Jünger hätte es wahrscheinlich so formuliert, dass die Lemuren 
alles unterwandert und organisatorisch übernommen haben. Das geht bis 
in die Wissenschaftsverbände hinein. 

Die Aktualität für ein Konzept der Weltliteratur, die alles gemeinsam 
Menschliche fordert und fördert, ist wieder einmal unmittelbar ein-
sichtig. Mein Vortrag ist Ausdruck meines Wunsches, dass die Staaten 
und ihre Politiker einander näher kommen sollten. Da ich aber nicht 
gut die Aufforderung verkünden kann, die Politiker mögen sich an Nina 
Sergeevna und mir ein Beispiel nehmen, spreche ich über Weltliteratur, 
die stellvertretend für Friede, Freiheit und Toleranz steht. 

Zumindest seit Adalbert Stifter wird die Idee der Weltliteratur in 
Österreich als besonders wichtig empfunden. Stifter hat das an jener 
Stelle seines Romans Der Nachsommer deutlich gemacht, an welcher der 
Freiherr von Riesach den jungen Heinrich Drendorf in seine Bibliothek 
einführt. Niemand aber hat mit solcher Umsicht und Gründlichkeit das 
Konzept der Weltliteratur in deutscher Sprache behandelt wie Goethe. 
In der Lebenspraxis ist Weltliteratur freilich in kaum einem Staat so ge-
lebt worden wie in der alten österreichischen Monarchie mit ihrer Multi-
Ethnizität. 

* * *

In einem Aufsatz über einen der zeitlos großen Vertreter abendländi-
scher Geistigkeit, über Pico della Mirandola, in der Festschrift für Martin 
Buber findet sich die Erklärung: „Immer wieder wird die Einordnung 
des Menschen in die Welt als die große Aufgabe erkannt, bis einer, der 
vielleicht selbst nicht wusste, was er damit sagte, auf den Satz kam: ‚Genial 
ist ein Mensch dann zu nennen, wenn er in bewusstem Zusammenhang 
mit dem Weltganzen lebt.’”1 Wohlgemerkt: nicht, wenn er nur in solchem 
Zusammenhang leben möchte, und nicht, wenn er nur vorgibt, in sol-
chem Zusammenhang zu leben, sondern, wenn er wirklich in einem sol-
chen Zusammenhang lebt. Ich möchte diesen Satz abwandeln und auf 
die Literaturwissenschaft übertragen, wobei an die Stelle des Begriffes 
des Weltganzen der Begriff des Weltliterarischen tritt.

Es ist hier nicht der Ort, um auf alle bisher vorgebrachten Bedenken 
und negativ kritischen Vorstellungen einzugehen, die dagegen sprechen. 

1 Glatzer  N.  N. Ein Gleichnis des Pico della Mirandola // Aus unbekannten 
Schriften. Festschrift für Martin Buber zum 50. Geburtstag. Berlin 1928, S. 105.



Joseph P. Strelka26

Ein Autor etwa bedauerte geradezu förmlich, dass es sich schwer vermei-
den ließe, festzustellen, dass ein „spürbares Bedürfnis vorhanden ist, jenen 
Begriff der Weltliteratur als ein Ideal, als Utopie und letztlich als Maßstab 
zu verteidigen”, und er fand etwas „sehr Widersprüchliches” darin, wenn 
es „um ihre Besonderheit geht, Grenzen zu überschreiten…”1 

Die gewaltigen Kräfte ideologischer und soziologischer Gegnerschaften 
und Feindseligkeiten liegen auf der Hand: es sind alle jene Kollektiv-
Egoismen nationaler, klassenbedingter, rassischer, religiös-doktrinärer, 
ja sogar geschlechtlicher, regionaler Art sowie anderer Partikularitäten 
und Beschränktheiten, deren Unrichtigkeit und Armseligkeit eine sol-
che Perspektive nicht ertragen können, da sie ansonsten der verdienten 
Lächerlichkeit preisgegeben wären.

Ich beschränke mich hier auf eine Auswahl positiver Fakten. Dazu ge-
hört, dass bereits 1911 Robert F. Arnold an der Universität Wien den 
kurzen Aufriss einer „Weltliteraturgeschichte” zu geben versucht hat,2 
dass Fritz Strich meinte, der Name „Vergleichende Literaturgeschichte” 
sei kein guter Name und stattdessen erklärte, sein Buch über Goethe und 
die Weltliteratur sei „Weltliteraturwissenschaft”,3 und dass neuerdings José 
Lambert darauf hingewiesen hat, dass von einem beschränkt national-
literarischen Ausgangspunkt aus eine wissenschaftliche Begründung 
der Weltliteratur nicht durchzuführen sei.4 Hendrik Birus hat darauf 
aufmerksam gemacht, dass der Begriff „Weltliteratur” schon weltweit 
Verbreitung gefunden hat, indem er auf das amerikanische Beispiel des 
klassischen Werks von Joseph T. Shipley Dictionary of World Literature und 
auf die vom russischen Institut für Weltliteratur herausgegebene, viel-
bändige Istorija vsemirnoj literatury hingewiesen hat.5

Dabei wäre nichts falscher, als anzunehmen, dass Weltlitertatur
geschichte bedeute, ein blässliches Abstraktum müsse konstituiert wer-
den, das alle nationalen, rassischen, religiösen und anderen Unterschiede 
außer Kraft setzen und zum Verschwinden bringen soll. Es geht vielmehr 
um die Proportionen und eine Perspektive vom Weltganzen und um die 
Überwindung von allein wichtig befundenen und chauvinistisch überbe-
werteten Detailgruppen-Interessen. Werke wie die Romane des Franzosen 
Jean Giono, von denen viele in einer beschränkten Region der Provence 
spielen oder des Amerikaners William Faulkner, dessen Romane vielfach 

1 Konstantinovič Z. Weltliteratur heute? // Literatur / M. Sexl (Hg.): Innsbruck; 
Wien, 1997, S. 139. Vgl. auch Manfred Schmeling: Ist Weltliteratur wünschenswert? // 
Weltliteratur heute / Manfred Schmeling (Hg.): Würzburg 1995, S. 153—177.

2 Robert F. A. Weltliteraturgeschichte // Das literarische Echo. 1911, S. 847—
854.

3 Strich F. Goethe und die Weltliteratur. Bern 1957, S. 22.
4 Lambert J. Weltliteratur et les études littéraires actuelles. Comment construire 

des schémas comparatists // Actes de XIIe Congrès de l`Association de Littérature 
Comparée / Hg. von Roger Bauer. München 1990, S. 30.

5 Birus H. Goethes Idee der Weltliteratur // Manfred Schmeling. Оp. cit., S. 5.



Weltl i teratur als  Maßstab und als  Ziel 27

in einem erfundenen eng begrenzten Bezirk des Bundesstaates Mississippi 
spielen, und die ihre Kraft und ihren Wert aus dieser beschränkt regio-
nalen Herkunft beziehen, sind ganz große Weltliteratur, während nahe-
zu alle Werke des deutschen Periodenstils der Heimatkunst, wie sie von 
Adolf Bartels und Friedrich Lienhard propagiert wurde, in keiner Weise 
weltliterarische Bedeutung erreichten. 

Gewiss ist die weltliteraturwissenschaftliche Arbeit — wie im Grunde ja 
jede wissenschaftliche Arbeit — ein kontinuierliches „work in progress”, 
ein in ständigem Wandel befindliches Bauen an einem unabschließba-
ren babylonischen Turm. Goethe hat in seinen Aufsätzen zur Literatur 
bereits neben Dichtungen des modernen Europa auch solche der klas-
sischen Antike und Amerikas, des Nahen wie des Fernen Ostens behan-
delt. Dass er den Ägypter Alaa Al Aswany, den Afrikaner Chinua Achebe, 
den Japaner Kenzaburô Ôe, den Israeli Aharon Megged, den Australier 
Patrick White, den Wahlkanadier Malcolm Lowry, den Argentinier Jorge 
Luis Borges und den Peruaner Mario Vargas Llosa nicht kennt, kann 
man ihm nicht nachtragen, da es moderne ägyptische und westafrikani-
sche, israelische, australische und kanadische, moderne japanische und 
südamerikanische Literatur von weltliterarischer Bedeutung noch nicht 
gab. Das bedeutet, dass der Kanon der Weltliteratur in einem dauernden 
Wandel begriffen ist. Er erweitert sich nicht nur in einzelnen Punkten 
dauernd, sondern er verkleinert sich auch in anderen Punkten, einerseits 
weil man entdeckt, dass man früher Werke überschätzt hat, oder auch, 
weil manche zu Unrecht in Vergessenheit geraten sind.

Der Wandel literaturwissenschaftlicher Arbeit analysiert und bewertet 
dabei andere Arten von Wandel, wie sie sich in den einzelnen Literaturen 
im Laufe der Zeit vollzogen haben.

Fritz Strich hat unter anderem auf ein interessantes Beispiel der deut-
schen Literatur hingewiesen, das einen besonderen Fall der Wechselwir
kung von nationalliterarischem Eigenwert und weltliterarischer Bedeu
tung beleuchtet. Es schrieb: „[…] gerade als die deutsche Literatur sich 
bemühte, sich auf das Kunstniveau der europäischen Renaissance zu er-
heben, hatte sie ihre Weltrolle völlig ausgespielt. Das hatte gewiss seinen 
tiefen Grund. Denn das deutsche Schrifttum verlor seitdem in der Tat 
durch seine ausschließliche Bindung an die fremden Literaturen der-
maßen seine charakteristische Eigenart, dass es den anderen Literaturen 
nichts zu geben hatte, was diese nicht schon selbst, und zwar in weit voll-
kommenerer Gestalt, besaßen. Es ist wie eine Tragödie: je mehr die deut-
sche Literatur auf dem Wege der Nachahmung um Weltgeltung kämpfte, 
desto mehr ging sie ihr verloren.”1

Strich zeigt auch am Beispiel Goethes, dass die Wirkungen der 
Literaturen aufeinander sehr verschiedener Art sein können. So kann er 
erhellend zeigen, wie das Erlebnis der Wirkungen, die andere Literaturen 

1 Strich F. Goethe und die Weltliteratur. Оp. cit., S. 70.



Joseph P. Strelka28

auf Goethe hatten und die dieser wiederum auf andere Literaturen hatte, 
einen wahren Segen der Weltliteratur bedeutet haben. Goethe war in 
seiner Jugend durch England zu sich selbst erweckt und später durch 
Italien und Frankreich zum Klassiker herangebildet worden. 

Obwohl es Wieland gewesen ist, der bereits vor Goethe einmal den 
Begriff „Weltliteratur” gebraucht hat, und obwohl Goethe in diesem 
Fall im Geistigen etliche Vorläufer gehabt hat, von Giovanni Battista 
Vico über Voltaire bis zu Herder, so ist es doch Goethe gewesen, der 
ein fruchtbares Konzept der Weltliteratur ausführlicher entwickelt hat. 
Die spätere Entwicklung wäre kaum denkbar, hätte sie nicht auf Goethe 
aufbauen können. So etwa, dass Hans-Georg Gadamer zu der Erklärung 
gelangen konnte, dass „Werke, die zur Weltliteratur gehören, sprechend 
bleiben, obwohl die Welt, zu der sie sprechen, eine ganz andere ist.”1 Und 
in gewissem Sinn sogar auch, dass Erwin Koppen mit überzeugendem 
Nachdruck fordern konnte, dass „an einem erdumfassenden Begriff von 
Weltliteratur als Idee, Utopie und letztlich auch als Maßstab festgehalten 
werden muss.“2

Schon im zweiten Teil von Dichtung und Wahrheit hatte es geheißen, 
dass Dichtkunst überhaupt eine Welt- und Völkergabe sei und noch 
viel früher, in den Ankündigungen zum Erscheinen der Horen, ging es 
Goethe um alles, was rein menschlich über allen Einfluss der Zeiten erha-
ben ist, und auch darum, die politisch geteilte Welt unter der Fahne der 
Wahrheit und Schönheit wieder zu vereinigen. Bis es dann schließlich im 
Gespräch mit Eckermann am 31. Januar 1827 so weit war, dass Goethe 
darlegte, wie er in der Poesie ein Gemeingut der Menschheit erblicke 
und erklärte, die „Epoche der Weltliteratur” sei an der Zeit.

Nicht unwesentlich dabei scheint es zu sein, dass die Idee nicht von 
einem Theoretiker oder Außenseiter kam, sondern von einem der be-
deutendsten Vertreter und Schöpfer von Weltliteratur selbst. Das geht 
so weit, dass der berühmte deutsche Romanist Karl Voßler, als er eine 
Monographie über Dantes Göttliche Komödie schrieb, diese mit einem gan-
zen Kapitel über „Goethes Faust und Dantes göttliche Komödie” einge-
leitet hat und dass er zudem noch den Satz schrieb: „Nur wir Deutschen 
haben dem großen Italiener einen gleich gearteten….nicht unebenbürti-
gen Dichter an die Seite zu stellen.”3

Voßler erklärt auch, man könne zu keinem gebildeten Deutschen über 
Dantes gewaltiges Werk sprechen, ohne ihn an Goethes Faust zu erinnern. 
Dabei ist es ihm klar, dass die seit Schelling immer wieder vollzogene 
Zusammenstellung der beiden großen Weltgedichte ihren Grund nicht in 
einer äußerlich quellenmäßig erweisbaren, sondern in einer „inneren und 

1 Gadamer H.-G. Wahrheit und Methode. Tübingen 1965, S. 154.
2 Koppen Е. Weltliteratur // Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte  / 

Hg. von W. Kohlschmidt, W. Mohr. Bd. IV / Нg. von K. Kanzog, A. Masser. Berlin 
1988, S. 815—827.

3 Voßler K. Die göttliche Komödie. I. Band. Heidelberg 1925, S. 15.



Weltl i teratur als  Maßstab und als  Ziel 29

darum tieferen Verwandtschaft” hat. Nach Voßler kommt beiden Werken 
die Leistung zu, in „einem Werk die ganze Kultur und die ganze Welt zu 
umfassen.” Er meint damit weit mehr als jenen Totalitätsanspruch, den 
nach Hermann Broch jede bedeutende Dichtung erfüllt. Ja er spricht ge-
radezu von einem „Wunder”, das sich nur zweimal ereignet hat. Obwohl 
auch der Heidelberger Philosoph Kuno Fischer den Faust „unsere divi-
na commedia” genannt hat und die Analogie bis zu Ernst Beutler her-
auf durchgezogen wurde, ist ihr in einzelnem widersprochen worden, 
keineswegs allerdings im Hinblick darauf, dass die Gemeinsamkeit ein 
„Signal literarischer Größe” darstellt. Darum aber geht es hier, denn von 
der Perspektive dieser Größe her gewinnt seine Weltliteratur-Idee durch 
Goethe besondere Überzeugungskraft.

Dabei war der universale Ausblick Goethes keineswegs auf die 
Literatur beschränkt. Er nahm an Wissenschaft und Kunst ebenso Anteil, 
und für ihn gab es auch keine patriotische Kunst und keine patriotische 
Wissenschaft, sondern beide gehörten „wie alles hohe Gute der ganzen 
Welt an.” Folgerichtig hat die Goethephilologie unserer Zeit auch mit-
unter den Schritt von der Weltliteratur zur Weltkultur getan, und der 
Herausgeber eines Buches über Goethe und die Weltkultur erklärte in 
konsequenter Weise, dass im Lauf der Menschheitsgeschichte mit der 
Schaffung einer Kultur in dieser „Weltkultur” dementsprechend eine 
Dynamik zum Tragen kommt, „die in weltbürgerlicher Gesinnung und 
einem weltbürgerlichen Freihandel der Begriffe und Gefühle wurzelt. 
Der Anspruch philanthropiner Universalität ist zu einem Merkmal der 
Mündigkeit geworden. Das Licht der Aufklärung hat… alle Weltgegenden 
erreicht. Möge es ihren Bewohnern belieben, fern von Dogmatik und 
Indoktrination auch daran teilhaben zu wollen.”1

In einer Reihe von Arbeiten der Sekundärliteratur nach 1968 wird nun 
nicht nur die Bedeutung des Begriffs der Weltliteratur in Frage gestellt, 
sondern wird auch Goethes Haltung und Konzept eingeschränkt; Fritz 
Strich ist mit wenigen Ausnahmen fast völlig vergessen. Als ich aber mein 
Exemplar der zweiten, erweiterten Auflage seines Buches über Goethe und 
die Weltliteratur aus meinem Buchregal zog, fand ich zwei Seiten hand-
schriftlicher Notizen von mir darin, genau ein halbes Jahrhundert alt, 
die ich mir gemacht hatte, um meine Rezension des Buches für die öster-
reichische Literaturzeitschrift Wort in der Zeit2 zu schreiben. Zu meiner 
Freude schienen mir diese Notizen heute nicht weniger wahr und aktuell 
als damals.

1 Manger  K. Vorwort // Goethe und die Weltkultur / K.  Manger (Hg.). 
Heidelberg 2003, S. VII. Vgl. auch Helmut Koopmann: Weltbürgertum // Goethe- 
Handbuch / Hg. von Bernd Witte et. al. Bd. 4, 2. Stuttgart 1998, S. 1133—1134, 
und Gonthier Louis-Fink: Weltbürgertum und Weltliteratur. In: Klaus Manger. Оp. 
cit., S. 173—225.

2 Strelka J. Fritz Strich: Goethe und die Weltliteratur. In: Wort in der Zeit. 4, 
1958, S. 53—55.



Joseph P. Strelka30

In diesen Notizen heißt es, dass Fritz Strich überaus richtig erkennt, 
wie nach Goethe nur jene Dichtungen, welche sowohl die Widerstände 
des Raumes wie der Zeit zu überwinden vermochten, wirklich der 
Weltliteratur zuzuzählen sind. Wobei dies jedoch nur einen Aspekt der 
Weltliteratur darstellt, da diese auch eine lebendige Wirklichkeit in je-
ner Hinsicht ist, dass sie den immateriellen Raum konstituiert, in dem 
der geistige Austausch der Wechselbeziehungen zwischen den nationa-
len Literaturen stattfindet. Ihr Medium umfasst alles, was einen Belang 
der gesamtmenschheitlichen Formen geistigen Austausches jeglicher 
Art darstellt: Übertragungen von Werken aus anderen und in andere 
Sprachen, Rezensionen und nicht zuletzt auch den persönlichen, münd-
lichen wie schriftlichen Verkehr von bedeutenden Autoren, Künstlern 
und Gelehrten der gesamten Welt. Die Weltliteraturwissenschaft ist die 
Wissenschaft von ihr und über sie. Nach Goethe stellt die Weltliteratur ein 
Urphänomen geistigen Lebens dar. Als eine ihrer Folgen und Ergebnisse 
trägt sie zur Begründung und Festigung des Friedens zwischen den 
Nationen, religiösen Denominationen, und allen anderen Formen von 
Kollektiv-Egoismen und Kollektiv-Chauvinismen bei. Gerade indem sie 
die jeweiligen Unterschiede nicht nur sichtbar und verständlich macht, 
sondern auch anerkennt und würdigt, trägt sie zur Bereicherung und 
Entwicklung der Humanität bei. Sie stellt das vermittelnde Band zwischen 
einzelnen Autoren, zwischen den verschiedenen Gruppen und Völkern 
dar, um den jeweiligen Gehalt an Menschlichkeit sichtbar und deutlich 
zu machen, den jeder Autor, jede Gruppe, jede Nation zu dem gemeinsa-
men Humanum beizutragen haben. Gerade durch ihr Eingehen auf alle 
einzelnen Merkmale und Eigenschaften gewinnt sie eine Feinheit, einen 
Reichtum und eine Vielfalt, aus denen der Dichter Freude schöpft und 
die das Universum verschönern.

Als in den Zeiten der napoleonischen Kriege in Deutschland eine pa-
triotische Welle mit frankophoben Zügen wogte, da kehrte Goethe dem 
„Kriegsgetümmel” den Rücken. Er „warf sich”, wie er berichtete, „auf 
das Entfernteste”, indem er sich zunächst „mit ernstlichem Studium dem 
Chinesischen Reich widmete”, und ein Jahr später flüchtete er „aus der 
wirklichen Welt ... in eine ideelle” und wandte sich der Literatur Alt-
Persiens zu1. 

In einer parallelen Situation organisierte Olga Fröbe-Kapteyn während 
des Tobens des Zweiten Weltkriegs in Ascona, der neutralen Friedensinsel 
der Schweiz, ganz im Sinne von Goethes Weltkultur die internationalen 
Eranos-Tagungen, eine der bemerkenswertesten Hochleistungen gei-
stigen Austausches im zwanzigsten Jahrhundert. Parallel zu Goethes 
Reaktion in den napoleonischen Kriegen erklärte sie, „dass man in Zeiten 
der Zerstörung sich mit Dingen unzerstörbarer Natur beschäftigen müs-

1 Zitat aus zweiter Hand nach Gonthier Louis Fink. Оp. cit., S. 187 f.



Weltl i teratur als  Maßstab und als  Ziel 31

se und dann seien sie paradoxerweise nicht nur zeitlos, sondern höchst 
zeitgemäß.”1

Kaum weniger paradox ist es, dass die Kriege selbst nicht nur da-
durch mitzuhelfen vermögen, Weltliteratur zu fördern, dass sie zu einer 
Flucht aus der Zeit anregen, sondern auch dadurch, dass sie Situationen 
schaffen können, die in direkter Weise Weltliteratur fördern. Um beim 
Beispiel der napoleonischen Kriege zu bleiben, so haben französische 
Besatzungs-Offiziere und Beamte in Deutschland Werke deutscher 
Literatur kennen gelernt, und auch die Opposition gegen Napoleon 
hat ein für die Weltliteratur sehr wichtiges Buch, nämlich Madame de 
Staëls De l`Allemagne, hervorgebracht. Goethe selbst war sich dieser 
Zusammenhänge sehr bewußt.2

Goethes Idee von Weltliteratur und weiter noch einer Weltkultur war 
für ihn nicht einfach eine Angelegenheit theoretischer Bildung oder 
kultureller Beschäftigung in den Mußestunden an Sonntagen. Sie war 
für ihn nichts weniger als eine Antwort auf die Frage nach Aufgabe und 
Sinn menschlicher Existenz. In seiner Autobiographie Aus meinem Leben. 
Dichtung und Wahrheit hat er mit Nachdruck dargelegt, dass der Mensch 
„um der Kultur willen da ist, nicht für das, was er leisten kann, sondern 
für das, was sich durch ihn leisten läßt.”3 Dies läßt sich auch in einer 
entsetzlichen Zeit des Niedergang und der Zerstörung realisieren. Fausts 
„Weisheit letzter Schluss”, wonach nur der sich Freiheit wie Leben ver-
dient, der täglich sie erobern muss, steht damit als notwendige Ergänzung 
die Forderung an der Seite, wonach das so eroberte Leben nur dann 
sinnvoll und fruchtbringend zu sein vermag, wenn wir niemals den Mut 
aufgeben, an der fortschreitenden Erweiterung einer Weltkultur mitzu-
bauen.

Es darf nicht überraschen, dass in einer Zeit wie der unseren, in wel-
cher der Zerfall der Werte — um einen Begriff Hermann Brochs zu ge-
brauchen — so weit fortgeschritten ist, dass sich also in einer solchen Zeit 
Zweifel, Einschränkungen, ja Ablehnungen der Idee der Weltliteratur 
und ganz besonders der Weltliteratur im Geiste Goethes finden. Doch 

1 Zitat aus zweiter Hand nach Hans Thomas Hakl: Der verborgene Geist von 
Eranos. Retten 2001, S. 220.

2 Vgl. Weimarer Ausgabe, Abteilung Werke. Bd. 42.1, S. 186 f., wo Goethe 
schreibt: „Es ist schon einige Zeit von einer allgemeinen Weltliteratur die Rede, 
und zwar nicht mit Unrecht: denn die sämtlichen Nationen, in den fürchter-
lichsten Kriegen durcheinandergeschüttelt, sodann wieder auf sich selbst ein-
zeln zurückgeführt, hatten zu bemerken, dass sie manches Fremde gewahr wor-
den, in sich aufgenommen, bisher unbekannte geistige Bedürfnisse hie und da 
empfunden. Daraus entstand das Gefühl nachbarlicher Verhältnisse, und anstatt 
dass man sich bisher zugeschlossen hatte, kam der Geist nach und nach zu dem 
Verlangen, auch in den mehr oder weniger freien Handelsverkehr mit aufge-
nommen zu werden.”

3 Strich F. Оp. cit., S. 362.



Joseph P. Strelka32

sollte man sich besser an die letzte Schlußfolgerung halten, die Fritz Strich 
aus einer parallelen Sachlage heraus gezogen hat: 

„Trotzdem”, schrieb er, „Trotzdem darf man am Goethegeist und seiner 
Weltliteraturidee nicht irre werden, und mehr als je haben Dichter und 
Schriftsteller der Nationen die heilige Pflicht, in diesem Geist zu wirken. 
Nie wird es allein auf politischem Wege und durch Weltorganisationen 
möglich sein, einen Frieden zu sichern, in dem die menschliche Kultur 
sich höher und höher zu entwickeln vermag. Ohne den Geist, den 
Goethegeist, wird dieses Ziel ewig unerreichbar bleiben.”1

1 Strich F. Оp. cit., S. 367.



А. И. Жеребин 
(Российский государственный педагогический университет 

им. А. И. Герцена, Санкт-Петербург)

К проблеме внежанровой  
классификации текстов 

в немецком литературоведении  
(Сильвио Вьетта)

Среди новейших явлений в историко-литературной мысли Герма
нии заметное место занимает теория т.  н. «большого модернизма». 
Если традиционно термин «модернизм» (Die Moderne) использовал-
ся в Германии, как и в России, для обозначения школ и течений, воз-
никших на рубеже XIX—XX веков «как реакция против реализма»1, 
то сегодня его содержанием объявляется также и «макроэпоха», ох-
ватывающая 250 лет со второй половины XVIII столетия по настоя-
щее время2. В такой трактовке модернизм выступает в качестве сов-
ременной парадигмы художественного сознания, которая сменяет 
длительное господство готового риторического слова. В переводе на 
язык русской исторической поэтики немецкая «макроэпоха модер-
низма» есть не что иное, как стадия «индивидуального творчества»3, 
«креативизма»4, «поэтики художественной модальности»5. Ее нижней 
хронологической границей признается «категориальный слом» на по-

1 Жирмунский В. М. Литературные течения как явление международное 
(Доклад на V конгрессе Международной ассоциации по сравнительному ли-
тературоведению. Белград, 1967) // Жирмунский В. М. Сравнительное лите-
ратуроведение. Восток и Запад / Изд. подгот. Н. А. Жирмунской. Л., 1979. 
С. 145.

2 См., напр.: Kemper D. Ästhetische Moderne als Makroepoche // Ästhetische 
Moderne in Europa. Grundzüge und Problemzusammenhänge seit der Romantik. 
München, 1997.

3 Аверинцев С. С., Андреев М. Л., Гаспаров М. Л., Гринцер П. А., Михайлов А. В. 
Категории поэтики в смене литературных эпох // Историческая поэтика. 
Литературные эпохи и типы художественного сознания. М., 1994. С. 32—38; 

4 Теория литературы: В 2 т. / Под ред. Н. Д. Тамарченко. Т. 2. М., 2004. 
С. 96—100.

5 Бройтман С. Н. Историческая поэтика. М., 2001. С. 253—269.



А. И. Жеребин 34

роге романтизма1, характерным для нее порождающим принципом 
художественной реальности — личная субъективность, «внутренний 
человек» во всем богатстве его психической жизни2.

Одним из многих последствий эстетической революции XVIII века 
явилось, как известно, падение жанров, упадок жанрового мышления. 
Уже Вольтеру нормативные жанры казались скучными; Ф. Шлегель 
стал находить их смешными. В «Критических фрагментах» 1798 года 
он пишет: «Все классические жанры поэзии, если взять их в строгой 
чистоте, теперь смешны»3. По Шлегелю, жанры, для того, чтобы не 
быть смешными, должны стать смешанными. По сравнению с клас-
сицизмом, это принципиальный переворот во вкусах: классицисты 
считали смешным, когда жанры смешивались. Введение в высокий 
жанр приемов низкого жанра было средством создания комического 
эффекта; это чувствуется еще и у Стерна, и у Виланда. Теперь наобо-
рот — смешон чистый жанр, а проникновение приемов низших жан-
ров в высокие становится средством обновления большой литерату-
ры4. Так, уже Клопшток, а затем Шиллер смешивают оду и застоль-
ную песню, но это не смешно, а возвышенно и трогательно. 

История жанров проходит путь от первобытного хорового синк-
ретизма, который был открыт Веселовским, через дифференциацию 
и дистинкцию, к романтическому и модернистскому неосинкретизму, 
предвосхищенному в ряде домодернистских жанров, которые Бахтин 
возводил к традиции античной мениппеи, а Аверинцев к более широ-
кому спектру неканонизированных, беспризорных жанров античнос-
ти, остававшихся за порогом теоретической рефлексии5. Но лишь с 
конца XVIII века мы читаем не столько произведение того или иного 
жанра, сколько произведение того или иного автора. Произведение 
становится синкретическим, литература — совокупностью синкрети-
ческих произведений, в каждом из которых воплощен, по выраже-
нию Шлегеля, дух его автора6.

Жанр, который был в эпоху классицизма (и раньше) по отношению 
к произведению его метатекстом, оказывается теперь его субтекстом, 

1 Михайлов А. В. Языки культуры. М., 1997. С. 516. — Ср. Fricke H. Gesetz 
und Freiheit: Eine Philosophie der Kunst. München, 2000. 

2 Cр. с намечавшимся и в русской науке отождествлением «модерниз-
ма» с «большим романтизмом»: Карельский  А.  В. Немецкий Орфей / Сост. 
А. Б. Ботникова, O. Б. Вайнштейн. М., 2007. С. 593; Зенкин С. Н. Французский 
романтизм и идея культуры. М., 2001. С. 6.

3 Шлегель Ф. Эстетика. Философия. Критика: В 2 т. М., 1983. Т. 1. С. 284 
(Фр. 60).

4 Томашевский Б. В. Теория литературы. Поэтика. М., 1996. С. 208—209.
5 Аверинцев  С.  С.  Жанр как абстракция и жанры как реальность // 

Аверинцев С. С. Риторика и истоки европейской литературной традиции. М., 
1996. С. 211—212.

6 Шлегель Ф. Там же. С. 294 (Фр. 116).



К проблеме внежанровой классификации текстов.. . 35

одним из нескольких субтекстов во внутреннем мире произведения1. 
Жанровый синкретизм современной литературы организуется субъ-
ективной памятью художника. Жанр становится его жанровой фан-
тазией, где образ жанра несет художественную функцию, подчиняет-
ся художественному заданию автора. Так, когда Томас Манн строит 
свою лучшую новеллу «Смерть в Венеции» (1911) по схеме классиче
ской трагедии, это следует расценивать как утонченную пародию на 
неоклассицизм, который подвергается развенчанию в лице главного 
героя новеллы Густава фон Ашенбаха.

Романтическая и постромантическая свобода от жанрового канона 
проявляется в том, что традиционные жанры выступают в качестве 
культурных кодов, представляющих собой, по определению Р. Барта, 
«просто ассоциативные поля … вызывающие представления об опре-
деленной структуре»2.

Компенсируется ли упадок жанрового сознания принципом клас-
сификации синкретических произведений по литературным направ-
лениям? Категория «направление» нередко подвергалась критике. 
Б. Г. Реизов не без оснований отмечал, что направления часто разви-
ваются как бы поверх литературы3; Бахтин, правда совершенно с дру-
гой точки зрения, призывал не доверять направлениям, потому что 
они — поверхностная «газетно-журнальная шумиха»4. По Лихачеву, 
убыстрение темпа смены направлений в литературе ХХ века — это 
«выразительный знак их приближающегося конца»; «на смену на-
правлениям приходят индивидуальные стили, роль которых все уве-
личивается по мере возрастания в литературе личностного начала»5. 

Кризис идеи направления начинается также с романтизма. 
«Направление в искусстве — серьезность, нигилизм — беспечность», — 
формулировал в 1922 Густав Шпет6. Важнейшим признаком роман-
тизма явилась карнавальная амбивалентность миросозерцания, в том 
числе и ироническое сознание относительности своей собственной 
литературно-эстетической программы. Последняя может в любой мо-
мент оказаться такой же фикцией, как и тот мир, который по ее тре-
бованиям изображается. О каком можно говорить направлении, если 
сам автор порой не знает, не находится ли он (вместе с читателем) 
в мире своего собственного вымысла? Романтический миф Гофмана 
в любой момент готов обернуться иллюзией, романтическая баллада 
Гейне «Лорелея» — такое же стилистически трехмерное чужое слово, 

1 Уэллек и Уоррен замечают в связи с этим, что «последние 150 лет 
развития жанров «представляют собой своего рода литературную анома-
лию» —  Уоррен О. Теория литературы. М., 1978. С. 249.

2 Барт Р. Избранные работы: Семиотика. Поэтика. М., 1989. С. 455—466.
3 Реизов Б. Г. Вопросы периодологии в истории литературы // Реизов Б. Г. 

История и теория литературы. Л., 1986. С. 262—276.
4 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М., 1979. С. 330.
5 Лихачев Д. С. Прошлое — будущему: Статьи и очерки. Л., 1985. С. 200.
6 Шпет Г. Эстетические фрагменты I. Пг, 1922. С. 35.



А. И. Жеребин 36

как и сентиментальные стихи Ленского. И дело здесь не только в том, 
что Гофман и Гейне — поздние романтики. Уже у Новалиса художе
ственная мысль включает в себя свое опровержение1, уже у Тика эсте-
тическая иллюзия разрушается романтической иронией. 

Принцип направления функционировал до тех пор, пока он объ-
единял произведения, послушные жанровому канону, но он не влас-
тен над произведениями, каждое из которых представляет собой от-
ношение различных жанровых языков. Когда произведение стано-
вится шире жанра, автор становится больше своего направления. Мы 
знаем, что йенское содружество было настолько тесным, что его участ
ники даже вели речь о слиянии и взаимозаменимости отдельных ав-
торских голосов, о «софилософии» и «сопоэзии» участников романти-
ческого кружка. Но объединяет их не общая теоретическая програм-
ма, изложенная, кстати, в открытой форме фрагментов, а общее чувс-
тво жизни и стиль мышления2. 

«Романтическая поэзия, — писал Шлегель, — находится еще в ста-
новлении и, более того, самая ее сущность заключается в том, что она 
вечно будет становиться и никогда не может быть завершена. Она не 
может быть исчерпана никакой теорией, и только пророческая крити-
ка могла бы отважиться охарактеризовать ее идеал… Современному 
поэту не подходит никакая философия  — ни эвдемонизм, ни фата-
лизм, ни скептицизм, ни материализм, ни идеализм, а только такая те-
ория, которая показывает, что человеческий дух запечатлевает на всем 
свои законы и что мир есть произведение его искусства… Воля поэта 
не терпит над собой никакого закона»3.

Именно Шлегелю принадлежит первое определение современ-
ной поэзии. Шлегель называет ее «трансцендентальной», по анало-
гии с трансцендентальной философией Канта. В «Критике чистого ра-
зума» читаем: «Я называю трансцендентальным такое познание, кото-
рое занимается не столько самими предметами, сколько способом их 
познания»4. По Шлегелю, трансцендентальная поэзия романтизма «по-
казывает продуцирующее начало вместе с продуктом», и потому являет-
ся поэзией и одновременно «поэзией поэзии»5, т. е. событие рассказыва-
ния становится не менее важным, чем рассказываемые события, творе-
ние включает авторепрезентацию субъекта творчества, который, по вы-
ражению Новалиса, «растворяет чужое бытие в своем собственном»6.

1 Микушевич В. Б. Миф Новалиса // Новалис. Генрих фон Офтердинген. М., 
2003. С. 201.

2 См об этом: Вайнштейн О. Б. Язык романтической мысли. О философском 
стиле Новалиса и Фридриха Шлегеля // Чтения по истории и теории куль
туры. Вып. 6. М., 1994.

3 Шлегель Ф. Указ. соч. С. 294—295 (Фр. 116).
4 Kant I. Kritik der reinen Vernunft, B. Riga, 1787. S. 25.
5 Шлегель Ф. Указ. соч. С. 302 (Фр. 238).
6 Литературные манифесты западноевропейских романтиков. М., 1980. 

С. 95.



К проблеме внежанровой классификации текстов.. . 37

После Канта и романтиков в литературу входит мысль о предопре-
деленности изображаемого мира характером его субъективного вос-
приятия. Содержанием современной литературы становится не отвле-
ченный от субъекта абстрактный мир, потому что такой мир — фик-
ция, а сам процесс его созидания субъектом, процесс его возникнове-
ния из авторской рефлексии о том, как это происходит. Тема произ-
ведения раскрывается в единстве с метатемой творческого акта. Лишь 
по ходу развертывания метатемы вырисовывается картина мира, в ко-
торой каждая черта включена в перспективу автора или героя и пос-
тоянно напоминает об этой своей зависимости1. Художественный мир 
произведения мыслится как текст, сотканный из перцепций и аппер-
цепций субъекта речи.  

На этом фоне заслуживает особого внимания «трансценденталь-
ная типология текстов», предложенная для литературы эпохи боль-
шого модернизма Сильвио Вьеттой2. В основе его типологии лежит 
не жанр и не направление, а субъективные формы восприятия, кото-
рые обусловливаются психическими способностями личности и дик-
туют модус освоения или способ производства художественной реаль-
ности.

Таких текстопорждающих механизмов Вьетта насчитывает шесть: 
чувственное созерцание, эмоции, воображение, воспоминание, ассо-
циативное представление, рефлексия или — в переводе на психиче
ские способности — способность ощущать, способность чувствовать, 
способность фантазировать, способность связывать представления по 
принципу ассоциации, способность мыслить. Вопрос о субъекте ап-
перцепции, о том, кто воспринимает, Вьетта специально не ставит, 
но ясно, что, поскольку изображение в современной литературе ста-
новится принципиально многосубъектным3, т. е. строится в зоне ин-
терференции авторского и т. н. геройного планов, то имеется в виду 
прежде всего апперцепция автора/героя, или та господствующая точ-
ка зрения, тот голос, который в тексте доминирует. 

Для того чтобы опосредствовать связь между психической способ-
ностью и художественной формой, Вьетта вводит не вполне привыч-
ное для русского читателя понятие текстуальность (семантико-син-
таксические свойства текста, обусловленные доминирующей в нем 
или в существенных его фрагментах формой восприятия). Так, текс-
ты или фрагменты, в которых преобладают средства выражения авто-
рской (геройной) эмоции, характеризуются эмотивной текстуальнос-
тью и по этому признаку образуют особый класс — эмотивные текс-
ты. Данный класс отличается от тех текстов или фрагментов, где гос-

1 Cр. Берковский Н. Я. Романтизм в Германии. Л., 1973. С. 43.
2 Vietta S. Ästhetik der Moderne. Literatur und Bild. München, 2001. S. 183—

295; Vietta  S. Europäische Kulturgeschichte. Eine Einführung. München, 2005. 
S. 369—387.

3 См. Ауэрбах Э. Мимесис. Изображение действительности в западноевро-
пейской литературе. М., 1976. С. 527—528.



А. И. Жеребин 38

подствуют средства создания фантастических образов, реализующие 
психическую способность воображения. В таких случаях мы имеем 
имагинативную текстуальность, и все тексты, ее обнаруживающие, 
образуют свой особый класс. Точно так же существует класс текстов, 
определяемый способностью к ассоциации, к рефлексии, работой па-
мяти и т. д. Форма восприятия диктует выразительные средства, ху-
дожественные приемы; система приемов, реализующая ту или иную 
перцептивную форму (и способность) образует свойства текста, текс-
туальность. Видов текстуальности, естественно, также шесть: эмотив-
ная, имагинативная, мнемоническая, ассоциативная, рефлексивная и 
текстуальность чувственного восприятия. Все тексты с аналогичной 
текстуальностью образуют один класс или тип текстов. 

Признаком принадлежности ряда текстов к одному классу может 
служить, например, характер соединения слов, поэтический синтак-
сис. Так, эмотивная текстуальность характеризуется обилием эллип-
сов, инверсий, повторов, ложных вопросов, апеллятивных и воскли-
цательных предложений. Ассоциативная текстуальность выражается 
нередко в необычных согласованиях, в нанизывании безглагольных 
номинативных рядов, в формах синтаксической компрессии и син-
таксического слияния1. Рефлективная текстуальность, напротив, тя-
готеет к разветвленной системе сложного подчинения с особо тща-
тельным показом логических связей между частями предложения и 
более крупными частями текста. Еще отчетливее различия на уров-
не поэтической семантики; преобладание отвлеченных понятий так 
же характерно для рефлексивной текстуальности, как для эмотивной 
характерны словесные образы страсти. В «Вертере», например, важ-
ную роль играет словесная тема «сердце», которая становится ядром 
большого семантического поля2. Видимо, для дифференциации не-
которых видов текстуальности следует обратить (более пристальное, 
чем сделано это в книге Вьетты) внимание и на удельный вес той или 
иной композиционной формы речи — повествования, описания, диа-
лога, рассуждения.

Примечательно, как часто пользуется Сильвио Вьетта термином 
«доминанта», хотя специально он этот термин не поясняет. Мы хорошо 
знаем это понятие по работам «формальной школы». Применительно 
к группировке произведений доминантой является тот элемент в сис-
теме художественных средств, по которому данное произведение вхо-
дит в ту или иную группу, которое выдвигается на роль дифференци-
ального признака3. В системе, построенной Сильвио Вьеттой, доми-
нанта важна прежде всего потому, что в каждом тексте присутствует 

1 См. Адмони В. Г. Особенности синтаксической структуры в художествен-
ной прозе ХХ века на Западе // Philologica. Исследования по языку и литера-
туре. Л., 1973. С. 115—124.

2 См. Vietta  S. Op. cit. S. 185 f.; Cp. Kemper  D. Ineffabile. Goethe und die 
Individualitätsproblematik der Moderne. München, 2004. S. 98—108. 

3 Тынянов Ю. Н. Поэтика. История литературы. Кино. М., 1977. С. 277.



К проблеме внежанровой классификации текстов.. . 39

несколько перцептивных форм, их синкретизм. Важно, какая форма 
доминирует, трансформируя и подчиняя себе остальные. Думаю, что 
решение этого вопроса во многом зависит от исследователя, от его 
субъективной оценки. 

Вьетта признает, что доминирующий признак может скользить. 
Так, роман Рильке «Записки Мальте Лауридса Бригге» (1910) на-
чинается с фрагментов, в которых господствует чувственное созер-
цание: герой-рассказчик выступает в роли наблюдателя парижской 
жизни, он учится смотреть, учится видеть. Его жизнь — школа зре-
ния. Но во многих других фрагментах Мальте вспоминает, причем и 
воспоминания о прошлом, и наблюдения над настоящим проникну-
ты самой напряженной эмоциональностью и не менее напряженной 
рефлексией1. 

Для Вьетты важно, однако, другое: имеется класс текстов, где мир, 
пусть не на протяжении всего текста, а лишь в ряде важных фрагмен-
тов, дан в зеркале чувственного восприятия, и процесс вбирания в себя 
мира через органы чувств эксплицирован в качестве конструктивного 
мотива (не свободного, а именно конструктивного или связанного, без 
которого художественная конструкция распадается). Мотив в разных 
текстах имеет разную художественную функцию: в «Мальте» — одну, 
в «Чреве Парижа» (1873) Золя — другую, в новелле Гофмана «Угловое 
окно» (1822) — третью, в романе Роб-Грийе «Созерцатель» (1955) — 
четвертую и т. д.2 Ряд произведений, составляющих класс, принци-
пиально открыт и допускает нанизывание все новых звеньев. Но само 
изображение героя как смотрящего, слушающего, осязающего и мира 
как увиденного, услышанного, осязаемого — это отношение субъек-
та и объекта, развернутое в качестве мотива и одновременно компо-
зиционной мотивировки, достаточно для того, чтобы сгруппировать 
тексты по признаку наличия данного элемента. 

По мысли Вьетты, эмоциональность, имагинативность, ассоциа-
тивность и т. д., организуя систему выразительных средств (текстуаль-
ность), способны служить основанием для интеграции гетерогенных 
текстов, для интерпретации их в качестве элементов единой системы. 
Каждый класс текстов получает тем самым статус единого сложно уст-
роенного сверхтекста, где все произведения-субтексты обнаруживают 
сходство на уровне стилистики, тематики и композиции.

Это действительно дает увлекательную возможность выстраивать 
длинные цепочки разнородных, на первый взгляд, произведений, не 
считаясь ни с жанром, ни с направлением. Эмотивная текстуальность, 
например, намного шире сентиментализма. Она образует обширный 

1 Ср. Павлова Н. С. Поэтическая речь Райнера Марии Рильке // Изв. РАН. 
Сер. лит. и яз. 2007. Т. 66. № 1. С. 33.

2 Особенно выразительный, хотя и не упомянутый Вьеттой, пример дает 
в этом отношении книга миниатюр Петера Альтенберга «Как я это вижу» 
(1897).



А. И. Жеребин 40

класс текстов, в которых общие закономерности эмоциональной речи 
отражаются не только на уровне семантики и синтаксиса, но и на ком-
позиции, поскольку фабула подчиняется композиционной задаче со-
здания синтеза настроения, и логика действия диктуется логикой из-
менения чувств героя. Наряду с «Вертером» таковы многие сказки ро-
мантиков, скажем (не названный у Вьетты), «Белокурый Экберт» Тика 
(1797), где все повествование идет на эмотивных темах, что обуслов-
ливает романтическую зыбкость и неопределенность предметно-ло-
гического содержания рассказа. Уже здесь, как и в готическом романе 
или драме рока, господствует эмоция иррационального страха, кото-
рую Мартин Хайдеггер объявляет позднее «фундаментальным экзис-
тенциалом» современной культуры1. Именно эмоция страха опреде-
ляет перспективу изображения в романе Кафки «Процесс» (1914), а 
вера в «шоковую терапию» путем нагнетания страха и отчаяния, боли 
и муки лежит в основе «эстетики жестокости» Антонена Арто, восходя-
щей не только к сюрреализиму, но и к маркизу де Саду. К группе эмо-
тивных текстов относит Вьетта и творчество ряда немецких писате-
лей 1970-х годов, у которых темы отчаяния и скуки оформляют смут-
ное сознание бессмысленности жизни, развившееся на излете экзис-
тенциалистского бунта. Критика называла их школой «Новой субъек-
тивности» (Карин Штрук, Верена Стефанс, Петер Хандке). 

В рамках имагинативного класса почетное место занимают в книге 
Вьетты новеллы Гофмана с их открытой границей между двумя ми-
рами и возможностью двойной интерпретации фабулы. От Гофмана 
и Эдгара По путь ведет к поэзии Бодлера, к образам искусственного 
рая, к фантастическим «Озарениям» Рембо, к апокалипсическим виде-
ниям экспрессионистской лирики. 

Характеризуя группу мнемонических текстов, Вьетта начинает 
со стихотворения Вордсворта «Нарциссы» (1804). Образ танцующих 
цветов преломляется здесь сквозь призму воспоминаний лирическо-
го героя; время-пространство реального мира сменяется хронотопом 
субъективной памяти, где снимается граница между Я и ландшафтом, 
между прошлым и настоящим, потому что образ цветов можно извле-
кать из тайников памяти все снова и снова, и душа поэта вовлекается 
в ритмическое движение их танца: «Но с той поры, когда впотьмах / Я 
тщетно жду прихода сна, я вспоминаю о цветах». Воспоминание не 
только организует текст, оставаясь само за кадром, оно дано на те-
матическом уровне. Исходная сюжетная ситуация сонета Вордсворта 
повторяется, с точки зрения Вьетты, в «субъективной эпопее» Пруста. 
«Давно уже я привык ложиться спать рано» — с этого предложения 
начинается роман «В сторону Свана», начинаются поиски утраченно-
го времени. Здесь та же образная трансформация чернового наброска 
жизни, та же поэтика преображения действительности и обретения 
ее подлинного смысла, ее духовного эквивалента. Поэзия нужна для 

1 Heidegger M. Sein und Zeit. Halle, 1935. S. 134.



К проблеме внежанровой классификации текстов.. . 41

того, чтобы сохранить исчезающий мир, переведя его во внутреннее 
пространство души.

В группу текстов воспоминания Вьетта включает и пьесу Ибсена 
«Привидения» (1882), так как настоящее становится у Ибсена пропус-
ком в мир памяти. Освальд приезжает в дом своих родителей и берет 
в руки трубку отца, которую однажды попробовал закурить, когда был 
ребенком. Мы видим процесс настройки на воспоминание; функцио-
нально разглядывание трубки представляет аналогию ритуала засы-
пания у Пруста. Прошлое стоит за дверью, его только надо впустить 
и понять, что происходило тогда на самом деле. Во всех этих произ-
ведениях, подчеркивает Вьетта, истина раскрывается внутри созна-
ния, в субъективном пространстве памяти. За Ибсеном следует аме-
риканская «драма воспоминаний», проникнутая фрейдистскими имп-
ликациями — Юджин О’Нил как автор пьес «Продавец льда» (1939), 
«Долгий день уходит в ночь» (1941), Тенесси Уильямс как автор пьес 
«Стеклянный зверинец», «Трамвай желание» (1948), «Неожиданно 
прошлым летом» (1958). Наконец, Вьетта разбирает автобиографи-
ческий роман Мартина Вальзера «Защита детства» (1991), и это наво-
дит на мысль, что в группу текстов воспоминания может быть вклю-
чена и вся автобиографическая проза, начиная, по крайней мере, с 
«Поэзии и правды» Гёте. 

Со времен формализма принято думать, что система приемов, под-
чиненная идейно-композиционному заданию,  — это поэтический 
стиль1. На этом фоне предлагаемая Вьеттой классификация текстов — 
поверх барьеров, поверх жанровых границ и теоретических размеже-
ваний — означает попытку представить литературу XVIII—XX веков 
как единую систему стилевых тенденций, которые проходят насквозь 
через двести лет, связывая романтизм с явлениями не только нача-
ла, но и конца XX века. Так, раздел о рефлексивной текстуальнос-
ти Вьетта начинает Гельдерлином, а заканчивает романом Мишеля 
Уэльбека «Элементарные частицы» (1999).

Обаятельная в силу своей смелости, типология Вьетты не может не 
вызывать возражений. Ведь очевидно, что эксплицитная эмотивность 
Вертера и аскетическая эмотивность в романе Кафки не согласуют-
ся по стилистическим признакам2, как не вполне совпадают по свое-
му идейному и художественному смыслу ассоциативность «Улисса» и 
ассоциативность «автоматического письма» в поэзии сюрреалистов, 
рефлексивность романов Тургенева и рефлексивность автобиографи-
ческой прозы Томаса Бернхарда. И все же все тексты, обнаруживаю-

1 Жирмунский В. М. Вопросы теории литературы. Статьи 1916—1926. Л., 
1928. С. 50.

2 Awerinzew S. Kafka und die biblische Alternative zum allgemeinen europä-
ischen Typus der narrativen Kultur // Das Phänomen Fr. Kafka. Schriftenreihe 
der Österreichischen Franz Kafka-Gesellschaft 7 / Hrsg. W. Kraus und N. Winkler. 
Klosterneuburg, 1997. S. 111—121.



А. И. Жеребин 42

щие общую апперцептивную доминанту, будь то ассоциация или реф-
лексия, действительно в чем-то сходны, может быть, больше всего на 
уровне пространственно-временной структуры. Так, например, ши-
рокая релевантность оппозиции замкнутого пространства и универ-
сализма мысли в рефлексивной прозе XIX—XX веков может быть, ка-
жется, доказана на множестве примеров. 

Сильвио Вьетта и сам сознает хрупкость своей конструкции. 
Вероятно, по этой причине он целится, но не делает смертельного 
(для других классификаций) выстрела, старательно подчеркивая, что 
группировка по жанрам и направлениям им не опровергается, что его 
типология нужна преимущественно для того, чтобы выявить сквозные 
линии в том двухсотлетнем развитии литературы, которое он называет 
«большим модернизмом». Вместе с тем для современного русского чи-
тателя «трансцендентальная типология» Вьетты представляет значи-
тельный интерес. В переводе на язык Бахтина, формы перцепции, на 
которых она основана, суть не что иное, как архитектонические фор-
мы, организующие познавательные и этические ценности мира героя, 
определяющие ценностную структуру эстетического объекта1.

Zusammenfassung

Zum Problem der gattungsunabhängigen 
 Klassifizierung von Texten in der deutschen 

 Literaturwissenschaft  (Silvio Vietta)
Im Artikel wird die von Silvio Vietta entworfene «transzendentale 

Texttypologie der Moderne» (Vietta: Ästhetik der Moderne, 2001), die — 
quer zu den traditionellen Gattungs- und Mikroepochenbegriffen — aus den 
im Text selbst dominanten Perzeptionsformen der Subjektivität hergeleitet 
werden, referiert und mit Blick auf einige Parallelen in der russischen 
Literaturtheorie (Formalismus, Bachtin, Brojtman) ausgewertet.

1 Тамарченко Н. Д. Эстетика словесного творчества Бахтина и русская ре-
лигиозная философия. М., 2001. С. 169—170.



А. В. ЕЛИСЕЕВА
(Санкт-Петербургский государственный университет) 

РОМАН ТЕОДОРА ФОНТАНЕ «ЭФФИ БРИСТ» 
 КАК ПРОИЗВЕДЕНИЕ РУБЕЖА ВЕКОВ

Данное исследование — попытка по-новому взглянуть на извест-
ный текст, являющийся одним из общепризнанных вершинных до-
стижений немецкой литературы второй половины ХIХ века — роман 
Теодора Фонтане «Эффи Брист» (1895). В исследовательской литера-
туре роман традиционно воспринимают в контексте реализма. Такая 
позиция характерна как для зарубежного1, так и для отечественно-
го2 литературоведения. Прочтение романа Фонтане как образца реа-
листической прозы вполне убедительно — повествование основано на 
принципах реалистической эстетики, исследованных такими учены-
ми, как Фритц Мартини, Петер Демец, Роман Якобсон и др. Это ми-
метическое повествование, история претендует на правдоподобие, ог-
ромное значение в произведении имеет социальный аспект: печаль-
ная судьба героев представлена во многом как результат влияния об-
щественных факторов — ригидной морали бисмарковской эпохи, не-
писаных законов нравственного поведения (например, практики дуэ-
лей), специфики положения женщины в обществе и т. д. Данная про-
блематика не раз была исследована в работах отечественных и зару-
бежных ученых. В связи с этим реалистичность романа не вызывает 
сомнений и задача статьи состоит не в том, чтобы опровергнуть реа-
лизм Фонтане, а чтобы расширить возможности прочтения произве-
дения.

Во-первых, заставляет задуматься дата выхода романа в свет  — 
1895 год, последнее десятилетие ХIХ века. Это год появления та-

1 См., например: Sommer D. Soziale Einsicht und Realismusauffassung beim 
späten Fontane // Formen realistischer Erzählkunst. Festschrift für Charlotte Jolles 
/ Hrsg. von J.  Thunecke. Nottingham, 1979. S.  303—309; Fontanes Realismus. 
Wissenschaftliche Konferenz zum 150. Geburtstag Theodor Fontanes in Potsdam / 
Hrsg. von H. E. Teitge, J. Schobeß. Berlin, 1972; Demetz P. Formen des Realismus: 
Theodor Fontane. Kritische Untersuchungen. München, 1964.

2 Волков Е. М. Роман Теодора Фонтане «Эффи Брист». М., 1979.



А. В. Елисеева44

ких произведений, как «Книги пастушеских и хвалебных стихов» 
Стефана Георге, «Дух земли» Франка Ведекинда. В австрийской ли-
тературе в 1895  г. публикуются такие шедевры литературы fin de 
siècle, как «Сказка 672‑й ночи» Гуго фон Гофмансталя, «Сад познания» 
Леопольда фон Андриана. В 1895 г. уже творят А. Шницлер, Т. Манн, 
Р. М. Рильке и другие авторы, которых принято соотносить отнюдь не 
с реалистической эстетикой. Эти факты побуждают задуматься о том, 
что самый известный роман Фонтане появляется в окружении сочи-
нений, основанных на нереалистических принципах, стремящихся к 
иному художественному постижению мира — символистскому, имп-
рессионистическому и т. д.

Сам роман «Эффи Брист» при внимательном прочтении обнаружи-
вает множество мотивов, тем, образов, роднящих его с литературой 
рубежа веков (Literatur der Jahrhundertwende, Literatur um 1900) — 
всякий исследователь, занимавшийся литературой этого периода, без 
труда узнает в романе тип женщины-ребенка (Kindfrau), популярный 
в культуре того времени (в произведении акцентируется детскость 
главной героини), мотив зеркал, цветочные мотивы, присущие сти-
лю модерн (лейтмотив бессмертников, растущих у могилы китайца и 
около места дуэли, гвоздик, гелиотропа, плюща, дикого винограда), 
различим в произведении и присущий искусству рубежа веков повы-
шенный интерес к теме смерти (уже на первой странице романа по-
является упоминание кладбища). Возникает вопрос о том, насколько 
случайны такие совпадения, в какой мере они представляют собой 
материал для обобщения.

Следует обратится к смысловым доминантам культуры, и, конкрет-
нее, литературы рубежа веков, чтобы иметь возможность размышлять 
о присутствии ее кодов в романе Т. Фонтане. Специфика данного ли-
тературного периода исследована в ряде работ, таких как монография 
В. Раша «О немецкой литературе рубежа веков», книга М. Й. Фишера 
«Fin de siècle», об этой эпохе писали Х. Хаман, Й. Херманд, Й. Йост, 
Р. Боер, Г. Вунберг, У. Картхаус и др. Несмотря на имеющиеся раз-
ногласия в определении культурологических понятий (рубеж веков, 
конец века), мировоззренческих компонентов (декаданс) и собствен-
но художественных направлений и стилей (символизм, импрессио-
низм, неоромантизм, модерн), исследователи достаточно единодуш-
ны в определении таких примет культуры рубежа веков, как ирраци-
онализм, пессимизм, эстетизм, стремление к автономности искусства. 
Иррационализм рубежа веков объясняют как имманентными причи-
нами развития культуры, в частности исчерпанностью материалисти-
ческого мировоззрения, так и внешними политическими и социаль-
ными факторами — нарастающим ощущением кризиса в преддверии 
Первой мировой войны1. 

1 См.: Rasch W. Zur deutschen Literatur seit der Jahrhundertwende. Stuttgart, 
1967. S. 2—5.



Роман Теодора Фонтане «Эффи Брист». . . 45

Очевидно, что один из основных водоразделов между реалистиче
ским методом и мировосприятием в художественных направлениях ру-
бежа веков связан с антитезой рационалистического и иррационалис-
тического. В связи с этим интересно рассмотреть роман Т. Фонтане.

На первый взгляд, события рассказанной истории имеют в рома-
не четкое рациональное обоснование, их социальные, психологиче
ские, культурно-исторические причины рассматривались в исследо-
вательской литературе. Значительно меньше внимания уделялось та-
ким моментам повествования, которые не получают в произведении 
убедительного рационального толкования и, более того, сознатель-
но, как представляется, затемнены. Прежде всего, конечно, следует 
упомянуть историю китайца. Как свидетельствует письмо Т. Фонтане 
Йозефу Виктору Видману от 19-го ноября 1895 г., сам он считал мо-
тив китайца одним из ключевых в своем произведении и выражал не-
доумение по поводу того, что критики уделяют ему так мало внима-
ния1. Впоследствии литературоведы не раз останавливались на дан-
ном мотиве, в основном рассматривая его значение для характеристи-
ки главных героев — Эффи и Инштеттена2. О китайце рассказывает 
главной героине Инштеттен (10-я глава) и немного говорит о нем слу-
жанка Иоганна, заявляющая о своей неосведомленности. Известно, 
что капитан Томзен, которому прежде принадлежал дом Инштеттена 
в Кессине, привез из дальнeго плавания китайца, который стал жить 
у него. Впоследствии Нина, то ли племянница, то ли внучка капита-
на, исчезла во время собственной свадьбы, потанцевав напоследок с 
китайцем, а китаец вскоре умер и нашел последнее пристанище на 
берегу моря в дюнах, в окружении бессмертников. Эта фрагментар-
но рассказанная и непонятная история, будоражившая воображение 
Эффи, остается тайной как для героев романа, так и для читателя, не 
получая до конца никакого рационального объяснения. При этом об-
раз китайца преследует героиню очень долго, картинку с изображе-
нием китайца даже перевозят из Кессина в Берлин.

Таинственным характером история с китайцем во многом обяза-
на ограниченной перспективе, которая в данном случае выбрана для 
нарратора. Уже отмечалось в исследованиях, что нарративная пер-
спектива в романе всё время меняется3. Нарратор то выступает в 
роли всеведущего, сообщая о мыслях и чувствах героев, прежде всего 
Эффи, то показывает персонажей и события извне, дистанцируясь от 
знания о подоплeке происходящего. Так происходит и с историей ки-
тайца, Нины и капитана, эта история является, благодаря отсутствию 

1 См.: Fontanes Briefe in zwei Bänden. Berlin, 1968. Bd. 2. S. 386.
2 Например: Rainer  U. Effi Briest und das Motiv des Chinesen: Rolle und 

Darstellung in Fontanes Roman // Zeitschrift für deutsche Philologie. 1982. Bd. 101. 
H. 4. S. 545—561.

3 Hamann E. Theodor Fontanes «Effi Briest» aus erzähltheoretischer Sicht unter 
besonderer Berücksichtigung der Interdependenzen zwischen Autor, Erzählwerk 
und Leser. Bonn, 1984. S. 150.



А. В. Елисеева46

всякого объяснения, своего рода прорывом иррационального начала, 
тайны в упорядоченный, основанный на причинно-следственных свя-
зях космос романа. Следует отметить, что ограниченность всеведения 
нарратора проявляется и в других местах произведения, так, в седь-
мой главе представлена реакция Инштеттена на просьбу Эффи вне-
сти изменения в обстановку дома: «Инштеттен с нерешительным ви-
дом смотрел перед собой, словно о чем-то умалчивая»1. Вслед за этим 
идет реплика Инштеттена, содержащая отказ от изменений в зале. 
Возникает вопрос: кому «кажется», что герой колеблется принять ре-
шение и что-то умалчивает, — его собеседнице Эффи или нарратору. 
Наверняка нарратору, поскольку тут же сообщается, что герой решил 
о чем-то промолчать. Тем самым указано на наличие тайны, неизвест-
ной и самому повествователю. Сходный пример представляет собой и 
начало десятой главы. Когда служанка Иоганна, которую испуганная 
Эффи позвала ночью к себе в комнату, появляется перед только что 
вернувшимся в Кессин Инштеттеном, сказано: «События ночи, каза-
лось, не произвели на нее особого впечатления»2. Нарратор вновь де-
монстрирует ограниченность знания, на этот раз относительно чувств 
и мыслей Иоганны. Примечательно, что подобный нарративный при-
ем, нечасто используемый в романе, маркирующий отказ повествова-
теля от претензии на окончательное знание, наблюдается в связи с та-
кой группой фигур, как Инштеттен, преданная ему Иоганна и китаец, 
возможно, создавая некую семантическую связь между данными пер-
сонажами. Можно указать на эпизод из восьмой главы, где Инштеттен 
и Эффи видят приклеенную к стулу картинку с изображением китай-
ца: «Инштеттен, казалось, сам был поражен картинкой и уверял, что 
не знает»3. 

Таким образом, в романе возникает атмосфера тайны благодаря ис-
пользованию в некоторых эпизодах ограниченной нарративной перс-
пективы; своего рода гносеологические лакуны, появляющиеся в исто-
рии, указывают на некоторое сопротивление романа тотальной рацио-
нализации, обращают взгляд к сфере непонятного и таинственного. 

Присутствие в произведении иррационального начала сопряжено 
и с заменой некоторых причинно-следственных связей отношения-
ми таинственно-метафизического свойства. Прежде всего, это касает-
ся связи смерти и эроса. Тема смерти приобретает на рубеже веков 
колоссальное значение, становясь воплощением тайны бытия. Так, 
исследователь Й.  Пфайфер указывает, что смерть «стала ключевым 
понятием литературного творчества рубежа веков»4; причины это-

1 Фонтане Т. Эффи Брист / Пер. Ю. Светланова. М., 1960. С. 25. В ориги-
нале использован глагол «scheinen»: «und schien schwankend, ob er auf all das 
antworten solle». См.: Fontane Th. Effi Briest. Berlin; Weimar, 1976. S. 59.

2 Фонтане Т. Указ. соч. С. 33.
3 Там же. С. 26.
4 Pfeiffer  J. Tod und Erzählen. Wege der literarischen Moderne um 1900. 

Tübingen, 1997. S. 101.



Роман Теодора Фонтане «Эффи Брист». . . 47

го ученый видит в утрате метафизического смысла бытия, обуслов-
ленной кризисом религии к концу XIX века. Мотив смерти прохо-
дит через весь роман Фонтане. Уже с первых строк появляется мотив 
кладбища, герои часто говорят о смерти, Эффи становится свидетель-
ницей похорон регистраторши Роде, на кладбище она знакомится с 
Розвитой, будущей няней ее дочери. И как во многих произведени-
ях рубежа веков, мотив смерти соотнесен с мотивом любви (в упомя-
нутой истории китайца его смерть следует за свадьбой Нины, стан-
цевавшей с ним свой последний танец на свадьбе). Нельзя не вспом-
нить о популярности мотива танца на рубеже веков, к нему обраща-
лись Г. фон Гофмансталь, А. Шницлер, Т. Этцель, Э. Штадлер и др. 
Взаимосвязь любви и смерти проявляется и в истории главных геро-
ев — берег моря, место встреч Эффи и Крампаса, становится и местом 
гибели героя на дуэли. Эрос и Танатос оказываются связанными друг 
с другом пространственными отношениями, как в истории Эффи и 
Крампаса, или временными — как в ситуации с Ниной и китайцем, но 
не рациональными. При этом история Эффи и Крампаса таинственно 
соприкасается с историей китайца: прогулки героев происходят не-
подалеку от его могилы, умирает Крампаса тоже на берегу моря, где 
растут бессмертники, как и у могилы китайца. Устанавливая мисти-
ческую взаимосвязь между любовью и смертью, роман «Эффи Брист» 
обнаруживает свое родство с множеством других произведений рубе-
жа веков: с драмами Ф. Ведекинда, Г. фон Гофмансталя, А. Шницлера, 
произведениями Р.  М.  Рильке, картинами Э.  Мунка и Г.  Климта. 
При этом мотивом, объединяющим два важнейших начала — Эрос 
и Танатос, является у Фонтане, как и у многих других авторов, море. 
Мотив моря играет огромную роль и в истории китайца, привезен-
ного капитаном из морских путешествий и лежащего у берега моря, 
и в истории любви и смерти Эффи и Крампаса. Море выражает связь 
любви и смерти и приобретает тем самым характер не просто элемен-
та эмпирического пространства, а символа, то есть выражения неко-
его рационально непостижимого смысла. Исследователь Х.  Шайбле 
указывает на чрезвычайную популярность символа моря в литературе 
и живописи, соотносимых со стилем модерн1; особенно распростране-
но изображение женщины у моря — достаточно вспомнить «Белую 
княгиню» (1898) Рильке, «Терцины о бренности» (1894) Гофмансталя, 
особенно второе стихотворение этого цикла: 

Когда синеет перед нами море
и слово смерть легко постичь умом,
не чувствуя ни ужаса, ни горя2.

1 Scheible H. Literarischer Jugendstil in Wien. München; Zürich, 1984. S. 56. 
2 Гуго фон Гофмансталь. Избранное / Пер. Ю. Корнеева. М., 1995. С. 760.



А. В. Елисеева48

В.  Раш полагает, что символ моря, восходящий, возможно, к 
«Фаусту» Гете, служит для выражения всеобщего единства жизни — 
море является источником жизни и могилой, в море взаимодействует 
целое и индивидуальное1. Несомненно, сходные коннотации присут
ствуют и в символике моря в «Эффи Брист» — берег моря соединяет 
Эффи и Крампаса, там же находится могила китайца и происходит 
роковая дуэль. За рамками данной статьи приходится оставить рас-
смотрение многочисленных мотивов, семантически связанных в ро-
мане с мотивом моря, — это пруд в фамильном имении Бристов, мат-
росский костюм Эффи, ее мечты о том, чтобы отец поставил мачту в 
саду и т. д. С первых строк произведения главная героиня соотнесена 
с морем, с водой, в чем явственно различим один из распространен-
ных кодов эпохи.

Не только любовь и смерть соотнесены в романе друг с другом, 
но также искусство и болезнь. В таком персонаже, как горбатый 
Гизгюблер, соединяющем повышенную эстетическую восприимчи-
вость с физической ущербностью, без труда узнаваемы персонажи 
ранних новелл Т. Манна — прежде всего, его «Маленький господин 
Фридеманн» (1898); оба произведения объединяет тема музыки, оди-
ночества, неосуществленной любви героя, мотивы воды, смерти и т. д. 
В романе Т. Фонтане музыкальным талантом наделена и мужеподоб-
ная певица Триппели, тоже одинокая и занимающая маргинальное 
положение в обществе.

Подводя некоторые итоги, можно сказать, что роман Т. Фонтане 
«Эффи Брист» не только хронологически принадлежит к литературе 
«рубежа веков», но и обнаруживает значительную духовную общность 
с данным культурным периодом2. В статье была сделана попытка по-
казать, что речь идет не только и не столько о случайных совпаде-
ниях элементов мира романа и современных ему произведений, но 
о типологическом сходстве художественного восприятия реальнос-
ти. Одним из важнейших свойств этого мироощущения на рубеже 
веков является иррационализм, которому отдает дань и Т. Фонтане. 
Иррациональное составляет важный аспект романа. С иррациона-
лизмом связан и поиск иных, иррациональных связей между явлени-
ями, что приводит к сближению любви и смерти в художественном 
мире произведения. Выражением такой общности противоположнос-
тей являются символы — например, распространенные на рубеже ве-
ков символы воды, моря. Тот же отказ от преувеличения значимости 

1 Rasch W. Op. cit. S. 25.
2 Следует упомянуть концепцию Марианны Вюнш, которая, размышляя 

о переходе системы реализма в систему раннего модерна, использует термин 
«переходный текст»; в то же время исследовательница проводит довольно чет-
кую границу между реалистическими и раннемодернистскими текстами. См.: 
Wünsch M. Vom späten «Realismus» zur «Frühen Moderne»: Versuch eines Modells 
des literarischen Strukturwandels // Modelle des literarischen Strukturwandels / 
Hrsg. von M. Titzmann. Tübingen, 1991. S. 187—204. 



Роман Теодора Фонтане «Эффи Брист». . . 49

рационального приводит и к соотнесению искусства и болезни, на-
блюдаемому у Фонтане. Именно совокупность данных художествен-
ных феноменов, а не каждый из них в отдельности, сближают роман 
«Эффи Брист» с искусством рубежа веков.

Стоит еще раз подчеркнуть, что данные соображения ничуть не 
посягают на привычное прочтение романа как реалистического тек-
ста, они лишь призваны расширить его понимание, раскрыть много-
гранность известного произведения. 

Zusammenfassung

Theodor Fontanes «Effi  Briest» als Roman der 
Jahrhundertwende

Im Artikel wird der Versuch unternommen, den als Muster des deut-
schen Realismus geltenden Roman «Effi Briest» von Theodor Fontane als 
Werk der Jahrhundertwende zu lesen. In diesem Zusammenhang gehören 
Codes der Jahrhundertwendekultur wie der Einbruch des Irrationalen 
in Diegesis und Narration, das stark betonte Motiv des Todes, der 
Zusammenhang von Liebe und Tod sowie für das Fin de siècle charakteri-
stische Symbole wie beispielsweise das Meer.



Д. Л. ЧАВЧАНИДЗЕ
(Московский государственный университет им. М. В. Ломоносова)

ПИСАТЕЛЬ И ЧИТАТЕЛЬ В  
«СЕРАПИОНОВЫХ БРАТЬЯХ» 

Э. Т. А. ГОФМАНА

Когда искусство, называемое реализмом XIX века, развивалось во 
Франции и Англии, в России с ее особыми историческими условия-
ми, в Германии еще не созрели предпосылки для этого принципи-
ально нового направления. В стране, где, как выразился исследова-
тель-марксист К. Трегер, «капитализм […] вползал с черного хода и 
его представителями были не Нусинген, Гобсек или Гранде, а жалкие 
филистеры»1, по словам Э. Ауэрбаха, ученого иной ориентации, «для 
общенациональной, анализирующей судьбы всего европейского об-
щества реалистической литературы […] не было материала»2.

Становление реализма в Германии относят к послереволюцион-
ным десятилетиям (1848—1880)3; впрочем, некоторые немецкие ис-
следователи усматривают его и на других этапах, в таких разно-
видностях жанра романа, как Zeitroman, или Gesellschaftsroman, и 
Familienroman4. Однако при предлагаемой жанровой дифференциа-
ции под реалистическим изображением подразумевается не вскры-
тие социального детерминизма явлений, а лишь воспроизведение 
отдельных черт той или иной исторически-конкретной реальнос-
ти. Именно на этом основании О.  Ф.  Бест одинаково причисляет к 
типу Gesellschaftsroman «Эрека» и «Ивейна» Хартмана фон Ауэ (нач. 
XIII в.), и «Человека без свойств» Музиля. Д. Геттше, поставив своей 
целью расширить «канонически» ограниченное представление о не-

1 Träger  Cl. Studien zur Erbentheorie und Erbenaneignung. Leipzig, 1981. 
S. 291.

2 Ауэрбах Э. Мимесис. М., 1976. С. 507.
3 См., напр.: Bürgerlicher Realismus / Hrsg. von A. Huyssen. Stuttgart, 1999.
4 Best O. F. Handbuch literarischer Fachbegriffe. Definitionen und Beispiele. 

Frankfurt a. M., 1978; Sachwörterbuch zur deutschen Literatur. Von V.  Meid. 
Stuttgart, 1999. 



Писатель и читатель в «Серапионовых братьях». . . 51

мецком романе ХIХ века1, указывает на Zeitroman как на немецкий 
вариант реализма, отличный от жанра Bildungsroman и историческо-
го романа. Находя, что Ауэрбах использовал для выводов о реализме 
не весь необходимый арсенал, он включает в свой обзор ряд произ-
ведений позднего Просвещения и периода Реставрации (из послед-
них — «Графиню Долорес» Арнима и «Предчувствие и действитель-
ность» Эйхендорфа). Во всех случаях аналогичного подхода не затра-
гивается вопрос о реалистическом методе, опровергающем, обновля-
ющем и синтезирующем открытые ранее художественные средства, 
что подтверждает непричастность немецкой литературы к становле-
нию такового, по крайней мере, до конца 40-х годов.

Характеризуя литературную эпоху, последовавшую за романтиз-
мом, А. В. Михайлов заключает, что в Германии она была «типологи-
чески несомненно родственна соответствующему хронологическому 
периоду в иных европейских литературах, но при этом с такой долей 
национальной специфики […], что это вызывает потребность имено-
вать ее иначе»2. Выявить ее своеобразие помогает наследие уходящего 
романтизма, и более всего — «Серапионовы братья» Э. Т. А. Гофмана, 
в ком иногда, даже признавая его романтиком, пытаются увидеть и 
первого немецкого реалиста.

Предложение берлинского книгоиздателя Г. А. Раймера составить 
сборник из опубликованного ранее в периодической печати под-
сказало Гофману замысел цельного повествования, где, по образцу 
«Фантазуса» Тика, обрамлением каждого отдельного сочинения будет 
его обсуждение в кругу друзей. Заимствованная форма давала писате-
лю возможность, пересматривая созданное им самим, изложить свои 
понятия о современном литературном творчестве.

«Серапионовы братья», третий цикл Гофмана, как и первые два, 
непосредственно связан с конкретным моментом европейского умо-
настроения. «Знакомо-чуждые очертания»  — определение, найден-
ное им для “Фантазий в манере Калло”»,  — были отражением того 
мировидения, какое романтизм противопоставил «веку разума». 
«Издано автором «Фантазий в манере Калло» — пометил Гофман на 
титульном листе второго цикла «Ночные этюды», как бы желая под-
черкнуть, что его новая книга, в отличие от «Фантазий», представляет 
не торжествующий «свет» идеального, а «ночной мрак» реальной при-
роды мира и человека. В «Серапионовых братьях» объединены про-
изведения 1813—1818 годов, первых лет Реставрации, когда после пе-
режитых Европой потрясений и разочарований возникла необходи-
мость искать дорогу во мраке — новую перспективу общественного 

1 Göttsche  D. Kanonisierung und Gattungsgeschichtsschreibung am Beispiel 
des Zeitromans des 19.Jahrhunderts // Akten des X. Internationalen Germanis
tenkongresses. Wien, 2000. Bd. 8. Bern, 2003. S. 119—123.

2 Михайлов  А.  В. Проблемы анализа перехода к реализму в литературе 
ХХ века // Михайлов А. В. Языки культуры. М., 1997. С. 100.



Д. Л. Чавчанидзе52

бытия, которая должна была естественно преломиться в жизненной 
позиции отдельной личности. Литературе предстояло осмыслить всю 
сложность действительности. А это означало и совершенно новые от-
ношения с читателем.

Романтическая идея субъективной основы творчества сама по себе 
исключала имплицитного читателя. А. В. Шлегель с удовлетворени-
ем принимал звучавший временами упрек, что «немецкие писатели 
пишут […] часто попросту для самих себя»1. Читательскую массу он 
откровенно игнорировал — как фактор внешнего мира, от чего да-
леко отстоит творческий процесс: «Некоторые говорят о публике в 
таком тоне, как если бы это был кто-нибудь, с кем на лейпцигской 
ярмарке можно пообедать […]. Кто же в конце концов эта „публи-
ка“?» (169). Идеальная публика, «не вещь, а мысль, постулат, подобный 
церкви» (169), для романтика реально не существовала. «Рамочный» 
текст «Серапионовых братьев» стал первым в немецкой эстетике сви-
детельством того, что заповедь романтического художника: «Ты сам 
свой высший суд» — сменилась признанием суда читателя, правомоч-
ного воспринимать написанное по-своему. 

Произведения, входящие в цикл, Гофман распределяет между 
специально введенными персонажами, — наряду с автором подлин-
ным появляется вымышленный. Единая позиция того и другого пре-
дусмотрена уже тем, что настоящий автор, кому на самом деле при-
надлежат все высказывания, все сцены бесед, почти открыто вклю-
чен в число вымышленных: имя Теодор, литературные вечера в его 
доме, дар композитора, длительная болезнь, корзина рейнского вина 
в подарок от благодарных издателей — факты биографии Гофмана. 
Собеседников-сочинителей объединяет убеждение, что писатели «не 
должны затворяться в одиночестве, они должны жить в миру со всей 
его пестротой, чтобы наблюдать и схватывать его бесконечно разно-
образные явления»2.

На своих собраниях сочинители поочередно превращаются в слу-
шателей, то есть в читателей. «Сплоченность единомышленников» (4, 
5) естественно предполагает одинаково идеальную рецепцию прочи-
танного. Тем не менее они не всегда сходятся в своих оценках, так как 
намеренно ставят себя на место постоянно возникающего в их разго-
ворах эксплицитного читателя, у которого есть свои интересы, свои 
эстетические запросы. Таким образом, имплицитный автор набрасы-
вает тип современного читателя и, что еще важнее, предлагает при-
нять как истину, что непременная цель литературного труда — чита-
тельский отклик. Вопреки мнению, высказанному А. В. Шлегелем, у 

1 Литературная теория немецкого романтизма. Л., 1934. С.  169. Далее 
А. В. Шлегель цитируется по этому изданию с указанием страницы в тексте.

2 Гофман Э. Т. А. Собрание сочинений: В 6 т. М., 1991—2000. Т. 4. С. 370. 
Далее Гофман цитируется по этому изданию с указанием тома и страницы в 
тексте.



Писатель и читатель в «Серапионовых братьях». . . 53

Гофмана публика имеет лицо, и сочинитель должен в него всматри-
ваться. 

Эксплицитный читатель, фигурирующий в «Серапионовых брать-
ях», воспринимает описанное в произведении как происходящее вок-
руг него, в жизни, часто наивно-непосредственно. Так вымышленный 
автор рассказа «Артуров зал» допускает, что «девушки и женщины на-
шли бы в нем, пожалуй, немало недостатков […] мистификация героя 
[…] да и вся концовка произведения с заложенной в них глубокой 
иронией им бы решительно не понравилась» (4, 157). Читатель мо-
жет отличаться от автора и неким инакомыслием, как это вытекает из 
разбора «Щелкунчика»: «[…] многие весьма рассудительные люди, и 
прежде всего те, что никогда не были детьми, — а с некоторыми такое 
случается, — пожимая плечами и качая головой дадут понять, что все 
это дикая, пестрая, несуразная дребедень и что тебя толкнула на это 
по меньшей мере сильная горячка» (4, 232). Иногда автор откровен-
но ищет в читателе сочувствующего, то есть идеального реципиента. 
«Мастер Мартин-бочар и его подмастерья» начинается с обращения: 
«Наверное, любезный читатель, и твое сердце охватывает какая-то та-
инственная меланхолия, когда ты бродишь по местам, где чудесные 
памятники старинного немецкого искусства […] воскрешают перед 
тобой прошлое […]. Тот, кто пишет для тебя, любезный читатель, эти 
строки, испытывал подобные чувства […] отдайся же во власть пре-
красной мечты […] и тебе станет понятно время, создавшее и самого 
мастера, и дело его рук […]. Ведь это было бы как раз то самое, чего 
всей душой желал бы пишущий […]» (4, 382—383). Вспомним, что но-
велла уже была напечатана до того, как вошла в цикл. Но, передавая 
ее вымышленному нарратору, подлинный автор признает, что союз с 
читателем не состоялся. «Серапионов брат» объявляет «смеясь» (кур-
сив мой. — Д. Ч.): «[…] я нахожу утешение у милых женщин […], кото-
рые высказали искреннее удовлетворение всем изображенным и осы-
пали меня похвалами» (4, 433). Нет сомнения, что успех был вызван 
не авторскими чувствами по поводу старых времен, а увлекательными 
событиями и счастливой развязкой. В каждой художественной карти-
не читатель явно выделяет для себя то, что соотносимо с его жизнью. 

Однако Гофман, автор действительный, идет на сближение с та-
ким читателем, например, когда в «серапионовском» обсуждении дает 
критику новеллы «Мастер Мартин-бочар…», — почти сразу после от-
дельной ее публикации, в том же 1818 г. Он отмечает несуразность 
некоторых эпизодов (рыцарь не мог оставить без ответа нанесенную 
ему обиду), искусственно-традиционный принцип «формализован-
ных персонажей»1 (в данном случае рыцарей)  — недостатки, меша-
ющие произведению «зажить» и «зашевелиться» (4, 432). На пороге 
20-х годов немецкий писатель уже видит свою цель в воссоздании ре-

1 Термин Л. Гинзбург. См.: Гинзбург Л. О литературном герое. Л., 1979. 
С. 44.



Д. Л. Чавчанидзе54

альной действительности. Теперь обратимся к тому, как он понимает 
действительность.

Участники серапионовского клуба неоднократно повторяют сло-
ва «реальное», «правдивое», «жизненное». И в той же степени при-
влекает их сказочное, важнейший атрибут романтического арсена-
ла. «Сказка есть как бы канон поэзии. Все поэтическое должно быть 
сказочным»1,  — писал в свое время Новалис.  Сказочные сюжеты и 
фантастические элементы повествования в «Серапионовых братьях» 
не позволяют говорить, что Гофман отступает от романтического ка-
нона; к тому же «братья» считают образцом художественного мастер
ства сказки «Тысячи и одной ночи». Но такой критерий получает объ-
яснение неожиданное: в этих сказках выведены «фигуры, которые 
ежедневно встречались на улицах […] будто бы те люди, коим среди 
будничной повседневности открылось удивительнейшее волшебство, 
обретались еще где-то среди нас» (4, 84). Следовательно, сказочное 
понимается как выражение действительного — разумеется, лишенное 
утопически-гармонической тенденции народной сказки, даже при 
счастливом конце, всегда окрашенном у Гофмана иронией. В чем же 
состоит смысл сказочных ситуаций?

Когда пытаются доказать, что Гофман шел к реализму, имея в виду 
принципиальное сходство с бальзаковским методом, непременно ссы-
лаются на «рамочное» сопровождение «Выбора невесты»: «основа-
ние небесной лестницы, по которой кто-то хочет взобраться в горние 
выси, должно быть закреплено в жизни, так, чтобы каждый мог вска-
рабкаться следом» (4, 84). При этом обычно отбрасывают следующее 
далее: «А когда он, взбираясь все выше и выше, очутится в фантасти-
ческом волшебном царстве, то подумает, будто это царство все еще 
принадлежит к его жизни […]» (4, 84). Не придают значения и откро-
венному намерению вымышленного автора «вносить нечто сказочное 
в нашу современность, в действительную жизнь» (4, 84; курсив мой. — 
Д. Ч.). На самом деле у Гофмана речь идет о том, что писатель откры-
вает особые стороны окружающего, видимого мира — как части извеч-
ного мироустройства с его незримыми, но постоянно действующими 
законами, а законы эти часто бывают сказочно необъяснимы. После 
чтения новеллы «Счастье игрока», где всем происходящим движет 
скрытая, иррациональная причина, «друзья сошлись во мнении, что 
невозможно измыслить нечто более дикое и странное, нежели то, что 
преподносит нам сама жизнь» (4, 212). 

Стоит остановиться на этом «серапионовском» афоризме, тем бо-
лее что им объясняется и отличие цикла Гофмана от появившегося на 
шесть лет ранее сборника Тика «Фантазус», где в «рамочных» разде-
лах также говорится о принципе сочетания фантастического и реаль-
ного. Хотя существует мнение, что уже в «Фантазусе» был намечен но-

1 Литературная теория немецкого романтизма. С. 133.



Писатель и читатель в «Серапионовых братьях». . . 55

вый путь для немецкой литературы1, задачи двух романтиков трудно 
отождествить. Тик явно сосредоточен на теоретической стороне воп-
роса: какое изображение наиболее соответствует авторскому замыс-
лу, какой должна быть новелла; он не размышляет ни о соизмерении 
сказочно-вымышленного с жизненно-фантастическим, ни о читатель-
ском восприятии такового. Гофман заостряет внимание на том, что 
постижение жизни, составляющее смысл литературы, требует вообра-
жения и догадок у обеих представляющих ее категорий — у писателя 
и читателя.

В беседах серапионовых братьев отчетливо просматривается важ-
нейшее эстетическое положение Гофмана: воспроизведение реаль-
ности не сводится к скрупулезному изображению повседневного2. 
Один из них сознает, что «использовал кое-какие черты действитель-
ной жизни» (4, 125) без особого результата. «Братья» высмеивают но-
вый тип писателя, для которого «живая обрисовка невозможна без 
изучения» (4, 371), уподобляя его пьяному, переходящему из одного 
питейного заведения в другое: «Да, он живет во мне, тот, кто в сосед-
ней комнате ест салями. Это высокий сухопарый человек, он носит 
синий фрак с желтыми пуговицами, английские сапоги, нюхает табак 
из черной лакированной табакерки, бегло говорит по-немецки, а по-
сему, невзирая на эти сапоги и итальянскую колбасу, это замечатель-
ный, полный жизни немецкий характер для моего новейшего рома-
на» (4, 371).

Между тем из подобного наблюдения над деталями наружности и 
поведения людей проистекала природа образа у первых французских 
и английских реалистов. Диккенс в предисловии к третьему изданию 
«Оливера Твиста» подчеркнул: «[…] я не утаил от своих читателей ни 
одной дырки в сюртуке Плута, ни одной папильотки в растрепанных 
волосах Нэнси»3. Немецкий писатель как будто готов отозваться на 
утверждение такой манеры словами, которые скажет спустя много лет 
об авторе-реалисте В. Вулф: «Он может создать книгу так хорошо пос-
троенную, так добротно сработанную, что даже самому придирчиво-
му критику трудно увидеть, через какую трещину или щель может 

1 См.: König der Romantik. Das Leben des Dichters Ludwig Tieck in Briefen, 
Selbstzeugnissen und Berichten. Vorgestellt v. K. Günzel. Berlin, 1986. S. 196—
197.

2 Впрочем, по сути ту же самую точку зрения высказал еще в 1804 г. «уме-
ренный» романтик Жан Поль: «Разве одно и то же — воспроизводить приро-
ду и подражать природе? […] едва ли есть какой-нибудь смысл в принципе 
верного копирования природы». См.: Жан Поль. Приготовительная школа 
эстетики М., 1981. С.  67. Ф.  Грильпарцер, противник романтической эсте-
тики и современник становления европейского реализма, не раз повторял 
(уже после Гофмана, но независимо от него), что «непосредственное подража-
ние природе […] не имеет ничего общего с копией действительности». См.: 
Grillparzer F. Tagebücher und Reiseberichte. Berlin, 1980. S. 215.

3 Писатели Англии о литературном труде. М., 1981. С. 75.



Д. Л. Чавчанидзе56

проникнуть пыль. Не сквозит из окна, не поддувает с пола. И все-та-
ки, что, если жизнь откажется обитать там?»1. «Серапионовский» вы-
вод кажется продолжением этих слов: «Требуется особое чутье, про-
никновенный взгляд, чтобы увидеть действительно живые фигуры 
в их глубоком своеобразии […], неотъемлемо принадлежащие миру, 
жизни во всем ее охвате» (4, 371). 

В серапионовском кружке оглашается еще один принцип полно-
ценного творчества: предоставить фантазии читателя «пуститься в 
собственный полет» (4, 370). Читательское восприятие должно как бы 
завершить в эмоциональной переработке созданное автором. Именно 
поэтому «Чудесное дитя», самое сказочное из прослушанных произве-
дений, «братья» решают не причислять к «детскому» жанру, так как 
только взрослый человек способен по-настоящему проникнуться его 
содержанием.

Мысль о том, что творческий процесс «завершает» читатель, сама 
по себе не столь уж новая2, в «Серапионовых братьях» имеет особое 
значение. Ею еще раз опровергается совершенство произведения, 
где «почва, на которой разворачивается фантастический мир, под ко-
нец столь чисто подметается исторической метлой, что не остается ни 
крошки, ни пылинки […]» (4, 32). В понимании Гофмана настоящий 
писатель не сковывает читателя фактографически-неоспоримым тол-
кованием вещей или обстоятельств, оставляя ему возможность осмыс-
лить прочитанное в свете собственного отношения к явлениям дей
ствительной жизни. 

По общему мнению «братьев», итог такого процесса оказывается 
особенно ощутимым, если писатель выбирает фрагментарную форму 
повествования. «Фрагмент […] должен обособляться от окружающего 
мира и быть как бы вещью в себе»3, — полагал Ф. Шлегель, верный 
раннеромантическому принципу «писать для самого себя». Гофман, 
напротив, ценит фрагментарность за то, что присущее ей сочетание 
афористичности и недосказанности более всего способствует эсте-
тической активности читателя, фантазия которого «расправляет соб
ственные крылья» (4, 321).

Но, достигая желаемой самостоятельности читательских суждений 
и переживаний, писатель тем самым отказывается от последнего сло-
ва, от права на «приговор» реальности, хотя видит своим предметом 
именно реальность. И в этом состоит серьезное отличие от Бальзака, 
который «опирается на необъятную массу почти статистических 
наблюдений»4, благодаря чему и не допускает разночтений своего 
художественного вымысла. Такой подход к отображению немецкой 

1 Там же. С. 277.
2 По-своему эта мысль была заложена еще в понятии катарсиса — как сви-

детельства того, что цель художника достигнута.
3 Литературная теория немецкого романтизма. С. 180.
4 Гриб В. Р. Избранные работы. М., 1956. С. 262.



Писатель и читатель в «Серапионовых братьях». . . 57

действительности был невозможен в силу ее «туманности», сохраняв-
шейся и после Гофмана; видимо, по той же причине в Германии, как 
заметил А. В. Михайлов, не было «вспышки» физиологических очер-
ков1, положившей начало реализму в других странах. 

Распространившиеся в немецкой эстетике 30—60-х годов XIX века 
представления о синтезе идеального и действительного («эстетиче
ский реализм» В. Т. Круга, «поэтический реализм» О. Людвига и др.) 
возводят, как правило, к идеям Шиллера — к труду «О наивной и сен-
тиментальной поэзии». Между тем «рамочный» текст третьего цикла 
Гофмана, в котором заявлен особый характер развития немецкой ли-
тературы, — не менее важный для новой литературной эпохи эстети-
ческий документ, хотя на него не ссылался ни один из ее теоретиков.

Zusammenfassung

Schriftsteller und Leser in E. T. A. Hoffmanns  
Zyklus «Die Serapionsbrüder»

Am Ende der Epoche der Romantik hat E. T. A. Hoffmann seine ästhe-
tischen Grundpositionen in der Rahmenerzählung der «Serapionsbrüder» 
ausführlich dargelegt. Die Gespräche der fiktiven Verfasser der Binnen
geschichten betreffen die Korrelation des Real-Phantastischen im litera-
rischen Werk, den phantastischen Charakter der Wirklichkeit und die 
Aufgabe des Autors, die Einbildungskraft des Lesers anzuregen und eine 
individuelle Auffassung des dichterisch Entworfenen zu evozieren. Durch 
diese Positionen unterscheidet sich der deutsche Romantiker deutlich von 
denen des europäischen Realismus, die zeitgleich entstanden.

1 Михайлов А. В. Указ. соч. С. 100.



Martin Huber
(Hagen) 

Text und Performanz. 
Anmerkungen zum «performative turn»  

in der Literaturwissenschaft1 

I

„How to do things with words“ nannte John Austin seine Vorlesung von 
1955, in der er ausführte, dass sprachliche Äußerungen keineswegs nur 
den Zweck haben, einen Sachverhalt zu beschreiben oder eine Tatsache 
zu behaupten, sondern dass in ihnen Handlungen vollzogen werden. 
Am deutlichsten wird dies wohl bei Äußerungen wie „ich nehme die hier 
anwesende XY zur Frau...“. Ausgehend von Austins Überlegungen hat 
der Begriff des Performativen eine weite Strecke von Modifikationen 
durchlaufen. Neben den Sprachwissenschaften (Austin und Searle) der 
Sprachphilosophie bei Apel und Habermas hat etwa Wolfgang Iser den 
Begriff der Performanz literaturtheoretisch, Roland Barthes hingegen 
hat ihn semiotisch akzentuiert.2 Von einer einheitlichen Semantik des 
Begriffs Performanz kann man deshalb wohl kaum reden. Dennoch ist 
der Begriff im Schlagwort eines „performative turn“ in den letzen Jahren 
zu einem der Leitbegriffe in den Kulturwissenschaften avanciert. 

In einem Verständnis von Kulturwissenschaft, wie sie vor gut 20 Jahren 
im Rahmen des „linguistic turn“ der Diskursanalyse und Dekonstruktion 
durch die Erklärungsmetapher „Kultur als Text“ definiert wurde, wird 
Kultur insgesamt, wie auch deren einzelnen kulturelle Phänomene durch 
den strukturierten Zusammenhang von Einzelelementen gebildet, denen 

1 Nachfolgender Text ist weitestgehend im Duktus der Rede belassen und 
wurde für die Publikation nur durch einige bibliographische Hinweise und 
Belege ergänzt. 

2 Vgl. die Originalbeiträge von Austin, Searle, Habermas, Iser und Barthes 
in folgendem Sammelband: Uwe Wirth (Hg.): Performanz. Zwischen Sprach
philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt 2002.



Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn». . . 59

bestimmte Bedeutungen zugeschrieben werden können. Wird hingegen 
die Performativität von Kultur in den Blick gerückt, verlagert sich das 
Interesse auf die Tätigkeiten des Produzierens, Herstellens, Machens 
und auf die Handlungen selbst. Auf Austauschprozesse, Veränderungen 
und Dynamiken, die Akteure und kulturelle Ereignisse ausmachen. 
Betont wird die Materialität, Medialität und interaktive Prozesshaftigkeit 
kultureller Handlungen. Ziel dieser performativen Wende in den 
Kulturwissenschaften ist es, definitiv vom „Text-Modell zum Performance-
Modell“1 zu gelangen. Dabei wird die Frage, auf was bezieht sich der 
Text (das Interesse am Referentiellen) durch eine Fokussierung auf das 
Performative ersetzt. Im Mittelpunkt steht somit die Frage: was wird in 
dem Text erzeugt und präsentiert?

Die Literaturwissenschaft hat durch die kulturwissenschaftliche 
Ausrichtung der sie umgebenden Fächer wie im eigenen Fach einen 
enormen Innovationsschub hinsichtlich ihrer Themen und Kontexte 
erfahren. Nicht mehr nur die Philosophie und bildende Kunst, auch 
Medizin, Recht, Politik, Naturwissenschaften und Medien in ihrer histo-
rischen Ausformung sind mittlerweile selbstverständliche Kontexte für 
unsere literarischen Texte. Kulturwissenschaftliche Literaturwissenschaft 
heißt deshalb nicht nur eine komparatistische sondern auch eine trans-
disziplinäre Ausrichtung der Forschung betreiben.

Zugleich erweist sich die Orientierung der Literaturwissenschaft und 
der Germanistik an kulturwissenschaftlichen Modellen als ein Faktor, der 
die Identität der eigenen Disziplin nachhaltig destabilisieren könnte. Der 
ureigene Gegenstand — der philologisch gesicherte „feste“ Text — droht 
abhanden zu kommen, wenn man die Hierarchien zwischen Text und 
Kontext auflöst und literarische Texte nur als ein kulturelles Phänomen 
unter anderen untersucht. Im permanenten Theorieimport verblassen 
die disziplinären, literaturtheoretischen und methodischen Profile und 
Fähigkeiten — die Texte verlieren ihren Eigensinn und allzu gerne sucht 
man sein Heil in der Nachbardisziplin. Und schließlich wird auch immer 
wieder darauf hingewiesen, dass die Fülle der verschiedenen Diskurse 
und kulturellen Kontexte die Literaturwissenschaftler überfordere und 
eine hohe Gefahr grassierenden Dilettantismus bestünde. Mit der per-
formativen Wende in den Kulturwissenschaften scheint noch weiteres 
Potential zur Schwächung einer literaturwissenschaftlichen disziplinä-
ren Identität hinzugekommen zu sein: die Befürchtung nämlich, dass 
über die Fokussierung auf die in den Texten transportierten kulturel-
len Handlungen die Texte als ästhetische Kunstwerke selbst aus dem 
Mittelpunkt des Faches geraten könnten. 

1 Erika Fischer-Lichte: Vom ‚Text’ zur ‚Performance. Der ‚performative turn’ 
in den Kulturwissenschaften. In: Schnittstelle: Medien und Kulturwissenschaften. 
Hrgs. von G. Stanitzek u. W. Vosskamp. Köln 2001, S.111—115, hier S.111. 



Martin Huber60

Ich selbst schätze den Gewinn, den die Literaturwissenschaft durch eine 
Öffnung gegenüber einer performativen Perspektive erfährt, höher ein als 
die möglichen Risiken und versuche deshalb den Begriff des Performativen 
zunächst wieder zurückzubinden an den Gesamtzusammenhang, aus 
dem er herausgelöst wurde, nämlich den Zusammenhang des Theaters. 
Ausgehend vom Theater als der performativen Kunst schlechthin, de-
finiere ich meinen Theaterbegriff als heuristisches Instrument für die 
Literaturwissenschaft (II.). Die literaturwissenschaftliche Leistungsfähigkeit 
eines analytischen Blicks auf die Literatur, der in der Balance zwischen den 
Polen ‚Text’ und ‚Performanz’ bleibt, möchte ich schließlich an zwei kurzen 
Textbeispielen andeuten (III und IV).

II

Ausgangspunkt meiner Überlegungen bleibt das programmati-
sche Anknüpfen der Kulturwissenschaften in den 90er Jahren an die 
alte (und in der Sprachwissenschaft selbst längst nicht mehr so wich-
tig genommene) Erkenntnis, dass Sprache nicht nur eine referentiel-
le, sondern auch eine performative Funktion erfüllt. Stichwortgebend 
war in dieser Entwicklung die Theaterwissenschaft, die das Theater 
als die performative Kunst par excellence definierte und den Begriff des 
Performativen als einen kulturwissenschaftlichen Schlüsselbegriff propa-
gierte. Modellbildend an der Theater-Performance war dabei die „spe-
zifische Art der Raumwahrnehmung, ein besonderes Körperempfinden, 
eine bestimmte Form von Zeiterlebnis sowie eine neue Wertigkeit von 
Materialien und Gegenständen“1 Performances, das sind Vorgänge, 
in denen man erst durch die Performanz zur Referenz gelangt, oder 
anders gesagt: Vorgänge, in denen die Generierung von Bedeutung 
von Veränderungen abhängt, die in wirklichkeitskonstitutierenden 
Handlungen (Bewegen, Sprechen u.a.) hervorgebracht werden. In 
dieser Perspektive sind es nicht mehr nur Gegenstände, Monumente 
und Kunstwerke, die als Repräsentationen einer Kultur und deren 
Selbstverständnis betrachtet werden, sondern die dynamischen Prozesse, 
in denen die kulturellen Repräsentationen hergestellt und verwendet 
werden. Insbesondere der Körper selbst wird dabei zum Material und 
Medium von Handlungsvollzügen.

Als zentrale Herausforderung stellt sich nun die Frage, wie textwis-
senschaftliche Methoden und Verfahrensweisen mit diesen ‚performativi-
tätsorientierten’ Ansätzen vermittelt werden können. Ohne den Wechsel 
vom Text-Modell zum Performance-Modell komplett zu vollziehen und 
damit die Literaturwissenschaft im engeren Sinn überflüssig zu ma-
chen, sind Möglichkeiten gesucht, den performativen Blick auch für den 

1 Erika Fischer-Lichte: Grenzgänge und Tauschhandel. Auf dem Wege zu ei-
ner performativen Kultur. In: Uwe Wirth (Hg.): Performanz (Anm.1), S. 277—
300, hier S. 289.



Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn». . . 61

Umgang mit Texten aufzunehmen. Ziel muss es dabei sein, die in unserer 
Wissenschaft etablierten Standards der historischen Referentialisierung 
nicht durch flüchtige Formen des performativen Kulturereignisses ein-
zutauschen, sondern den Text um die Kategorie der Performanz zu er-
gänzen. 

Dafür will ich im folgenden Vorschläge machen, zunächst scheint 
es jedoch geboten, meinen Theaterbegriff näher zu skizzieren. Sofern 
Theater in Form eines Textes sinnsichernd verschriftlicht wird, ver-
stehe ich Theater als eine spezifische kulturelle Äußerung, als ein 
Darstellungsmedium im Feld der Literatur — und damit auch als einen 
genuinen Gegenstand der Literaturwissenschaft. Charakterisiert ist die 
Kunstform Theater dadurch, dass sie Sinn in gemeinsamer Aktion von 
Sprache, Körper und Bewegung produziert. 

Inwiefern entsteht daraus nun eine neue Perspektive auf die Literatur? 
Das Theater bewährt sich als heuristisches Modell, das insbesondere 
Fragen nach dem Funktionieren des Symbolsystems Literatur gene-
riert. Modellhafte Strukturen aus dem ‚Theater’ — wie körperorientierte 
Kommunikation, Selbst- und Fremdbeobachtung  — werden auch als 
Grundlage literarischer Wirklichkeitskonstruktionen erkannt. In litera-
rischen Texten lässt sich das unter anderem als Wechsel von Innen- und 
Außenperspektive, Wahrnehmungsfokussierung, Körpersprache und der 
räumlichen Erweiterung der sinnlichen Wahrnehmung beobachten1.

Die dabei gewonnene, neue Perspektive auf die Literatur lässt sich in 
drei Thesen zusammenfassen: 

Theater als heuristisches Instrument in der Literaturwissenschaft 1.	
kann deutlich machen, dass Literatur nicht nur um ein Symbolsystem 
ist, sondern sozial-kommunikative Handlung. 
Die Theaterperspektive schärft in der Betonung des Performativen 2.	
den Blick dafür, dass die Literatur nicht nur ein Transportmittel für 
Weltanschauungen, philosophische Konzepte und Wissen ist. Diese 
Wissenskonzepte werden vielmehr oft diskursiv in den literarischen 
Formen selbst mitentwickelt. 
Theater vermittelt den Körper in die Literatur: Theater und 3.	
auch Literatur sprechen den ganzen Körper an. Wir haben als 
Zuschauer wie als Leser ein Bedürfnis nach sinnlich erfahrba-
ren Gefühlen, die im Miterleben wieder zu einem sinnhaften 
Körpererlebnis werden. 

Wenn es gilt, dass ‚Kultur’ aus einem Ensemble von bedeutungsstif-
tenden Texten besteht, zugleich aber als praktischer Handlungs- und 
Sinnzusammenhang gelebt und erlebt wird — wenn es richtig ist, dass 
Literatur sozial-kommunikative Handlung ist, dann müsste sich jene 
Funktion von Literatur, nämlich im „performativen Überschuss“ Sinn 

1 Vgl. hierzu auch Martin Huber: Der Text als Bühne. Theatrales Erzählen 
um 1800. Göttingen 2003.



Martin Huber62

erfahrbar zu machen, konkret am ästhetischen Text zeigen lassen. Dies 
will ich im folgenden an zwei Beispielen skizzenhaft vorführen und habe 
dazu zwei Texte ausgewählt, die zugleich zwei wesentliche Felder der 
kulturellen Selbstbeschreibung repräsentieren: Wissen und Identität. 
Dabei möchte ich anschaulich machen, welche neuen Perspektiven auf 
die Texte in einem analytischen Zugriff entstehen, der im Spannungsfeld 
von Text und Performanz operiert. Das erste Feld heißt Wissen und als 
Beispieltext dient eines der weitverbreitesten Bücher des 17. und 18. 
Jahrhunderts, Johann Amos Comenius Orbis sensualium pictus von 1658, 
ein lateinisch-deutsches bebildertes Elementarbuch, mit dem auch noch 
Goethe seine ersten Bildungseindrücke verbindet.1

III

Unter der gewählten Perspektive, also der Frage nach dem perfor-
mativen Überschuss eines Textes, gilt mein Interesse dem Verhältnis 
von Welt und Wissen und dessen Organisationsform im Orbis pictus, ge-
nauer, der Konstruktion von Wirklichkeit, die das bebilderte, zweispra-
chige Elementarbuch charakterisiert. Johann Amos Comenius (1592—
1670), der tschechische Theologe, Pansoph und Pädagoge, war nicht 
nur Lateinlehrer und Verfasser didaktischer Werke. Als Bischof der 
Böhmischen Brüderkirche hatten alle seine didaktischen und pädago-
gischen Schriften immer auch einen funktionalen Zusammenhang im 
Bemühen, eine bessere, gottgefälligere Welt aufzubauen als die, die er 
selbst in den konfessionellen Wirren des frühen 17. Jahrhunderts erfah-
ren hat. Angesichts der persönlichen Leiden durch Glaubensspaltung 
und konfessionelle Vertreibung, die Comenius mit seiner Böhmischen 
Brüderunität mehrfach selbst erdulden musste, dienen alle seine Schriften 
der Vermittlung seiner Pansophie genannten Lehre, die Erlösung durch 
Erkenntnis verspricht.

Als Muster für Comenius‘ Orbis Pictus kann Johann Heinrich Alsteds 
große siebenbändige Enzcyclopaedia von 1630 gelten. Für Alsteds 
Enzyklopädie gilt die Topik und Systematik barocker Enzyklopädien, die 
darin besteht, dass die systematische Ordnung einer Enzyklopädie zu-
gleich den Aufbau der Welt sichtbar macht2.

Der Orbis pictus als Werk erfüllt mindestens eine dreifache Funktion, 
die Comenius auch in seiner Vorrede nennt. Gemäß dem Prinzip der 
Parallelität von res und verba, dem gleichzeitigen Sach- und Spracherwerb, 
ist der Orbis pictus ein Elementarwerk, das im Akt des Namengebens — 

1 Ingrid Hruby: Johann Amos Comenius (1592—1670): Orbis sensualium 
pictus. In: Handbuch zur Kinder- und Jugendliteratur. Von 1570 bis 1750. Hg. 
von Theodor Brüggemann in Zusammenarbeit mit Otto Bunken. Stuttgart 1991, 
S. 434—435.

2 Wilhelm Schmidt-Biggemann: Topica Universalis. Eine Modellgeschichte 
humanistischer und barocker Wissenschaft. Hamburg 1983.



Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn». . . 63

der Benennung der Dinge — einen Zugang zur Welt eröffnen soll, zu-
gleich aber auch muttersprachliche Lesefibel und Sprachbuch für das 
Lateinische.

Aus literaturwissenschaftlicher Perspektive interessiert die 
Erfolgsgeschichte des bebilderten Elementarbuchs dabei hinsicht-
lich seiner Strategien der Wissensvermittlung. Neben der Text/Bild- 
Beziehung, der Visualisierung des Wissens, setzt Comenius neuartige 
Verknüpfungsmöglichkeiten zwischen Wort und Bild ein. Die zweispra-
chigen Bildzuschriften sind mittels Ordnungszahlen mit den einzelnen 
Gegenständen auf den Schaubildern verbunden, da sich die Zahlen dort 
wiederholen (Vgl. Abb. 1).

Das Schaubild zum Ackerbau zeigt eine künstliche Welt und legt de-
ren Konstruktionsdetails offen, auch wenn das erst auf den zweiten Blick 
bewusst wird. Mit Hilfe der perspektivischen Tiefe bildet das Schaubild 
nämlich simultan alle Jahreszeiten des Erntejahres ab, um so den gesam-
ten Kreislauf vom Säen bis zum Einfahren der Ernte in den Heuschober 
in ein einziges Bild fassen zu können.

Die sich daraus ergebenden sehr flexiblen Nutzungsmöglichkeiten von 
Bild, Text und Wort scheinen mir die Grundlage für die lang anhaltende 
Erfolgsgeschichte des Buches zu sein, das immerhin in 24 Sprachen über-
setzt wurde. Der Orbis pictus ist dem Leseanfänger eine Fibel, über die das 
Kind nicht nur Latein lernt, sondern die ihm zugleich eine geordnete 
Welt entwickelt. Für ältere Leser mit souveräner Lektüretechnik hinge-
gen kann das Buch als ein enzyklopädisches Nachschlagewerk dienen. 
Und schließlich ermöglicht die gewählte Präsentationsform des Wissens 
auch einen Zugang zur Welt, der dem intendierten Weltmodell der gött-
lichen Ordnung zuwiderläuft: diese Rezeptionsform nenne ich den per-
formativen Überschuss.

Das göttliche Lehrprogramm — im Orbis pictus figural vertreten durch 
den Lehrer, der sich im ersten und letzten Kapitel an einen Schüler wen-
det (vgl. Abb.2) — wird nur durch die Rahmung und die Kapitelfolge 
vermittelt. Benützt man das Buch jedoch selektiv als Enzyklopädie, als 
Nachschlagewerk über sein alphabetisches Kapitelregister, muss man 
nicht einmal der jeweiligen Geschichte folgen, sondern springt aus dem 
Bild und dessen digitaler Zahleninformation direkt zur Bedeutung. Dabei 
kann sich ein ganz anderer Lektüreeffekt ergeben. Gott als Garant für 
den Zusammenhang des Dargestellten tritt dabei in den Hintergrund, 
der Orbis pictus löst sich aus der Systematik des Ordo-Modells heraus und 
kann geradezu als eine Art ‚Vorläufer’ der französischen Enzyklopädie 
von d’Alembert und Diderot (1751—1772) gelesen werden.

Liest man den Orbis nicht von vorne nach hinten, sondern nutzt ihn 
qua Titelregister und damit quer zum Lektürerahmen der göttlichen 
Unterweisung, geht die ursprüngliche enge Bindung des Weltwissens an 
Gott verloren. Das Buch ist immer noch die Welt, doch nicht mehr zwin-
gend Gottes Welt. Dies zeigt ernüchternd ein Blick ins Register: Gott ist 



Martin Huber64

dort zu einem Lemma unter vielen im Register geworden. Im lateinischen 
Register steht „Deus“ neben „Deformes et Monstrosi“ („Missgeburten 
und Ungestalten“), im deutschen Register ist „Gott“ direkter Nachbar 
von „Gewerk-Zeug“.

Am Orbis pictus lässt sich so die für das 17. Jahrhundert symptoma-
tische Gleichzeitigkeit von mittelalterlichen und modernen Strukturen 
(göttliche Welt und moderne Enzyklopädie), das Nebeneinander sich ei-
gentlich ausschließender Wahrnehmungsformen der Welt beobachten.

Gegen Foucaults These der harten epistemologischen Brüche in 
der Wissensgeschichte, die er mit dem Auseinandertreten von res und 
verba begründet, wird im Orbis pictus unter einer Perspektive auf die 
Performativität der Wissensgestaltung vielmehr ein Prozess der dynami-
schen Verschiebung von Wissensstrukturen deutlich.

IV

Das zweite Textbeispiel, das ich schlaglichtartig anführen kann, reprä-
sentiert das Themenfeld Identität. Ich greife ein Theaterstück auf, dessen 
Stoff bekannt ist: Heinrich von Kleists Amphitryon von 1803. Jupiter hat ein 
Auge auf Alkmene, die schöne Frau des Feldherrn Amphitryon geworfen 
und erschleicht sich in dessen Gestalt eine Liebesnacht bei Alkmene, in 
der der Halbgott Herkules gezeugt wird. Kleist gibt in seiner Bearbeitung 
von Molières Lustspiel vor allem der Figur der Alkmene dramatische 
Größe und verhandelt an ihrem Schicksal nicht nur das Problem von 
Wahrheit und Erkenntnis, sondern erweitert den Lustspielstoff dezidiert 
um das moderne Thema der Identität und ihrer Krisen. 

In einer der Szenen, die Kleist in Abweichung von Molières Vorlage 
geschrieben hat, wird Alkmenes Erschütterung eindrucksvoll vermittelt. 
Alkmene nimmt in der vierten Szene des zweiten Aktes das vermeintliche 
Beweistück ihrer Liebesnacht mit Ampitryon zur Hand und muss feststel-
len, dass das Diadem nunmehr kein A sondern ein J als Zeichen trägt. 

O Charis! — Eh will ich irren in mir selbst!
Eh will ich dieses innerste Gefühl,
Das ich am Mutterbusen eingesogen,
Und das mir sagt, daß ich Alkmene bin,
Für einen Parther oder Perser halten.
Ist diese Hand mein? Diese Brust hier mein?
Gehört das Bild mir, das der Spiegel strahlt?1

Alkmenes Reaktion, die ihre Unsicherheit darüber, mit wem sie nun 
die Nacht verbracht hat, zugleich zu einer Krise ihrer eigenen Identität 

1 Heinrich von Kleist: Sämtliche Werke und Briefe. Hg. von Helmut Sembdner. 
München 1977. Erster Band, S. 282. „Amphitryon“ Zweiter Akt, vierte Szene, 
Vers 1156—1160. 



Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn». . . 65

werden lässt, mag vielleicht überraschen — steht ihr doch nicht wie dem 
Diener Sosias ein verdoppeltes Ich gegenüber, das sie aus ihrer Identität 
buchstäblich vertreiben will. Untersucht man jedoch die Koordinaten von 
Alkmenes Identität, wird deutlich, dass sie sich gänzlich über ihre Liebe 
zu ihrem Gatten Amphytrion definiert. Dabei ist ihr Herz der höchste 
Erkenntnis-Sinn: 

Er wäre fremder mir, als ich! Nimm mir
Das Aug, so hör ich ihn; das Ohr, ich fühl ihn;
Mir das Gefühl hinweg, ich atm‘ ihn noch;
Nimm Aug und Ohr, Gefühl mir und Geruch,
Mir alle Sinn und gönne mir das Herz:
So läßt du mir die Glocke, die ich brauche,
Aus einer Welt noch find ich ihn heraus.1

Alkmene konstruiert ihr Selbst gänzlich über Amphitryon, deshalb 
trifft sie die Verdopplung ihres Gatten ähnlich in den Grundfesten ih-
rer Identität wie Sosias die Begegnung mit „sich selbst“ in der Form 
des verwandelten Merkur. Alkmene ist eher geneigt, an sich und ihrer 
Wahrnehmung zu zweifeln, als die Möglichkeit ernsthaft in Erwägung zu 
ziehen, dass sie eine Nacht mit einem anderen verbracht hat. Alkmene de-
finiert sich über ihren Mann — dieses Faktum kann man historisch an die 
Geschlechterkonstitution um 1800 anbinden oder allgemein feststellen, 
dass Kleist an der Figur Alkmene den Zusammenhang von Geschlecht 
(Gender) und Identität bereits im Sinne einer performativen Kategorie 
reflektiert. Das Verhältnis von Geschlecht und Identität, das lehrt das 
Beispiel der Figur Alkmenes eindrücklich, ist grundsätzlich brüchig und 
muss immer wieder ausgehandelt werden.2 

Verstärkt wird die tragische Situation in der sich Alkmene befindet 
nun gerade dadurch, dass die ‚traditionellen’ Sicherungsmechanismen 
unseres Selbst-Bewusstseins über die Sinne (Sehen, Fühlen, Hören) hier 
nicht mehr greifen. Auch die sinnliche Wahrnehmung hilft Alkmene nicht 
weiter, Jupiter und Amphytrion sind für sie definitiv nicht mehr zu un-
terscheiden. Indem die Sinnstiftung über die Wahrnehmungssinne hier 
verweigert wird, verweist dies zugleich ex negativo eindringlich auf die 
Rolle und die Bedeutung des Körpers und der sinnlichen Wahrnehmung 
für die Sinnstiftung in der Literatur. Für Alkmene gibt es jedoch keine 
Wahrheit, deren Evidenz über Sehen und Berühren zu erfassen wäre. 

1 Ebd. Vers 1161—1167.
2 Allerdings folge ich Judith Butler in ihrem performativen Ansatz nicht so 

weit, dass die Geschlechtsidentität weder biologisch-materiell noch transzenden-
tal oder anders vorgegeben ist, sondern immer nur neu erspielt werden muss. 
Judith Butler: Gender Trouble — Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt 
a M., 1991.



Martin Huber66

Die Hilflosigkeit und tief anrührende Erschütterung der Figur Alkmenes 
findet im„Ach“ des Schlusses ihren berühmt gewordenen Ausdruck. 

An der Fragilität von Alkmenes Identitätskonstruktion, deren 
Erschütterung wir als Zuschauer und Leser buchstäblich am eigenen Leib 
spüren — in dieser Fragilität macht die Literatur die Komponenten mo-
derner Identität sichtbar. Identität ist ein performativer Akt, ein Konstrukt 
aus sozialen und geschlechtlichen Genderanteilen, deren Bezüge und 
Hierarchien unterschiedlich ausgehandelt werden können und müssen. 
Mit dem Beziehungsverhältnis von sozialem Zeichen, Empfindung und 
Körper sind das Beziehungsfeld und zugleich seine Analysekriterien 
umrissen, auf dem Identitätskonstruktionen in der Literatur — auf dem 
Theater wie auch in der erzählenden Literatur — performativ ausgehan-
delt werden. 

V

Der Blick auf Literatur als ein Feld, in dem kulturelle und so-
ziale Prozesse performativ ausgehandelt werden, hat sich von der 
Wissensvermittlung bis zur Kategorie der Identität als fruchtbar erwie-
sen. Andererseits scheint mir aber auch deutlich geworden zu sein, dass 
das „Performance-Modell“ die Texte nicht aus der Mitte des Fachs ver-
treiben wird, denn die performativen Aspekte sind unlösbar mit der äs-
thetischen Struktur der Kunstwerke verbunden. Ich würde mir vielmehr 
wünschen, dass Untersuchung der performativen Anteile eines literari-
schen Texts bald ebenso selbstverständlich Teil eines literaturanalytischen 
Propädeutikums sind wie heute etwa der Blick auf strukturale Elemente. 
Nicht mehr — aber auch nicht weniger.



Text und Performanz. Anmerkungen zum «performative turn». . . 67

Anhang
Alle Abbildungen aus: Johann Amos Comenius: Orbis sensualium pic-

tus. Hg. von Johannes Kühnel. [Faksimile der Ausgabe Nürberg 1658] 
Leipzig: Julius Klinkhardt 1910.

Abb. 1

Abb. 2 



Л. Н. Полубояринова 
(Санкт-Петербургский государственный университет)

Медийная конкуренция фотографии и 
живописи как мотив литературы  

(«Лар» В. Раабе, «Потомки» А. Штифтера, «Венера в 
мехах» Л. фон Захера-Мазоха)

В 1898  г. французская газета «Меркюр де Франс» рассылает не-
скольким знаменитым писателям и поэтам анкету с вопросом о том, 
как они относятся к фотографическим иллюстрациям к художествен-
ным текстам. Стефан Малларме в своем ответе заявляет, что, если 
быть последовательным, лучше уж выступить за киноиллюстрации, в 
которых целые сцены из книг были бы переданы в динамике. Тем 
самым поэт-символист предвосхищает жанр литературных экраниза-
ций и означивает конец бесконкурентного визуально-медийного гос-
подства фотографии: наступает эра кино. 

Всю вторую половину XIX в., тем не менее, можно без оговорок на-
зывать эпохой фотографии как систематически усовершенствовавше-
гося и удешевлявшегося и становившегося оттого все более массовым 
технического новшества. Правда, в пантеон искусств фотографию ре-
шительно не допускают. Интересным образом застрельщики реалис-
тической и натуралистической эстетики в литературе и живописи, та-
кие как Ж. Шанфлери, Г. Курбе, Э. Золя, а в Германии Т. Фонтане, 
Ю. Харт, Р. фон Готшаль, а потом и радетель импрессионизма в ли-
тературе Герман Бар, как огня боятся сравнения своих эстетических 
постулатов и художественной продукции с фотографией. По их мне-
нию, многократно задокументированному, искусство, чтобы остать-
ся таковым, — пусть даже это натуралистический «эксперименталь-
ный роман» или фиксация довербальных визуальных «ощущений» 
(Sensationen  — Бар)  — перестает быть собой, как только начинает 
быть похожим на «безличную», не делающую различий между объек-
том и субъектом, между передним и задним планом, между важными 
и не важными деталями фотографию.

Двадцатый век, в связи с интенсивным развитием теории фотогра-
фии и экспансией выставочно-фотографической практики, не столько 



Медийная конкуренция фотографии и живописи.. . 69

реабилитирует фотографию в ее статусе именно художественного меди-
ума, сколько признает за фотографической визуальностью статус более 
широкий, нежели только «изобразительное искусство». Фотография, 
как подчеркивает Вальтер Беньямин, «никогда не перейдет в искус-
ство без остатка», в силу «невозможности заставить замолчать»1 ее ре-
ференциальность, соотнесенность с действительностью. Теперь уже 
не затушевывается, но, напротив, акцентируется тот факт, что любое 
фото, в том числе и художественное, всегда остается документальным. 
Догадывались об этом давно, однако теоретическая разработка данной 
проблематики в трудах Ролана Барта, Сьюзен Зонтаг, Розалинд Краусс, 
Жака Дерриды — явление именно 1980-х гг. На этой теории стоит ко-
ротко остановиться, ибо именно на ее основе оказывается возможным 
выявить фотографический дискурс в литературных текстах XIX в.

Итак, любая фотография есть документальное отображение неког-
да реально бывшего момента, состояния объекта, неважно, случай-
но ли «пойманного» репортерской или любительской фотокамерой, 
или сознательно отснятого в рамках «постановочной» фотографии. 
Фотография — это всегда документ, фиксация реально бывшего фак-
та, «улика». «Ça a été» — «это было» — как заметил Ролан Барт, первое 
и главное, что мы можем сказать о любой фотографии. 

Второе, что мы можем о ней сказать: «Того, что было, в той форме, 
как оно запечатлено на фотографии, уже нет и не может быть никог-
да». Фотография фиксирует одновременно абсолютную, несомненную 
реальность и такую же абсолютность невозвратимости отображенно-
го на ней момента. Напряжение между острым чувством «Ça a été» 
(это действительно было) и осознание невозвратимости зафиксиро-
ванного на фото момента обусловливает легкую примесь жутковатос-
ти (memeto mori) при созерцании любого снимка: любое фото — это 
в своем роде «возвращение живого мертвеца» (Барт)2. Оно же, это на-
пряжение, и составляет, по Барту, главный структурный признак фо-
тографии как медиума. Особое «зависание», хиазм, разделяющий два 
момента — сейчас и «созерцаемое сейчас „тогда“», как «будущее того 
прошлого, которое когда-то было настоящим»3, предопределяет фе-
номенологическую сущность фотографии как явления, в отличие от 
живописи, не пространственного, а временнóго. 

Осознание каждого конкретного снимка в данном ракурсе 
временнóго хиазма, т. е. момента одновременной визуальной презен-
тности и ненастижимости чего-то реально бывшего, возможно лишь в 
рамках отдельно взятого индивидуализированного сознания — созна-
ния реципиента. Роль и активность реципиента (созерцателя, зрите-

1 Benjamin W. Kleine Geschichte der Photographie // Benjamin W. Das Kunst
werk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Drei Studien zur 
Kunstsoziologie. Frankfurt a. M., 1977. S. 49.

2 Barthes R. Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie. Frankfurt 
a. M., 1989. S. 86—89.

3 Derrida J. La différance // Théorie d’ensemble. Paris, 1968. S. 60.



Л. Н. Полубояринова70

ля) в фотографической феноменологии важна настолько, что нередко 
именно зрительское впечатление — определенный ракурс видения, а 
не техническое качество, тематика, композиция и пр. — и выступает 
решающим моментом в отнесении снимка к разряду эстетически зна-
чимой, художественной или же «просто» любительской или докумен-
тальной (научной, репортерской, криминалистской) фотографии. 

Внутри зрительского впечатления возможно, в свою очередь, вы-
делить, во-первых, уровень сознательного восприятия фотографии 
как свидетельства, документа — Р. Барт называет этот уровень «stu-
dium» — и, во-вторых, с трудом переводимый в слова (перевести фо-
тографическое впечатление в слова  — архисложная задача, остро 
осознанная уже в XIX в.) и сугубо индивидуализированный, подсо-
знательный, «забирающий за живое», подчас травматический, «раня-
щий» уровень — «punctum». Последний момент означает приобрете-
ние реципиентом посредством созерцания фотографии, т. е. благода-
ря некой новой для созерцателя визуальной констелляции, индиви-
дуально окрашенного интроспективного опыта. 

Именно эти два обозначенных у Барта предела фотографии как 
явления: 1) ее объективная (объектив недаром так называется) доку-
ментальная функция «сканирования поверхностей» и 2) субъективная 
роль проявления и фиксации некоего «модерного» личностного опы-
та — активно отражались и рефлектировались литературой, начиная 
с первых же лет появления и распространения нового «медиума». 

Я остановлюсь на трех примерах отражения фотографического 
опыта или фотографической дискурсивности немецкоязычной про-
зой второй половины XIX в.

В первом примере — повести Вильгельма Раабе «Лар» («Der Lar» 
1888/89) — речь идет о фотографии и об оппозиции «живопись versus 
фотография» на содержательном — «мотивном» уровне. Один из глав-
ных героев, молодой одаренный живописец по имени Болеслав Блех, 
«по материальным соображениям» — по сути, чтобы не умереть с го-
лоду — оставляет свои эксперименты в жанре натюрморта и город
ского пейзажа и становится удачливым и высокооплачиваемым фото-
графом. Данный сюжет, типичный для художественной сцены второй 
половины позапрошлого века (в частности, несостоявшимся худож-
ником был и сам Луи-Жак Даггер), находит отражение и в других, 
эстетически менее значительных текстах, например, в романе Пауля 
Гейзе «Мерлин» (1896). Правда, если у Гейзе авторский пафос практи-
чески совпадает с установкой классической немецкой эстетики и пере-
ход от живописи к фотографии означает «падение» героя как худож-
ника, променявшего искусство на коммерцию, то у Раабе оценка вы-
бора героя не столь однозначна. Автор «Лара» не повышает фотогра-
фию в эстетическом статусе, не пытается приблизить ее к живописи, 
в повести вообще нет рефлексии о феноменологии и специфике фо-
тографии, нет описания фотографических снимков, продуцируемых 
Блехом. Тем не менее важными оказываются два обстоятельства. 



Медийная конкуренция фотографии и живописи.. . 71

Первое. Блех специализируется на эротической фотографии и на 
снимках умерших. Задается, таким образом, осознанная лишь в ХХ в. 
связь медиума фотографии с Эросом и Танатосом.

Второе. Судьба Блеха, «променявшего» живопись на фотографию, 
дублируется судьбой его лучшего друга по имени Варнефрид Коль. 
Коль, одаренный писатель, отказывается от художественной литера-
туры в пользу репортерской карьеры в местной газете. Оба факта, у 
Раабе пока еще представленные параллельно, задают важную тенден-
цию времени: грядущее и весьма скорое «смыкание» репортажной ли-
тературы и фотографической иллюстрации в газетах и журналах1, а 
также — vice versa — экспериментальный перенос репортажной и фо-
тографической документальности в художественную литературу (т. н. 
«литература факта», как ее понимали формалисты, например, «газет-
ный» роман И. Эренбурга). 

Пример второй. Герой повести Адальберта Штифтера «Потомки» 
(Nachkommenschaften, 1864) по имени Фридрих Родерер похож на ра-
абевского Болеслава Блеха, поскольку он также художник-пейзажист, 
оставляющий в итоге свое ремесло. Правда, мотивы его не «чисто ма-
териальные», как у Блеха, а «внутриэстетические». Живопись оставля-
ется потому, что герой приходит к выводу о невозможности передать 
на живописном полотне объект (вначале он пишет гору Дахштейн, 
затем Люмпфингенское болото) во всей его «мрачности, простоте и 
возвышенности»2. И если герой Раабе меняет живопись на фотогра-
фию, то у штифтеровского Родерера по сути уже сама его живопись 
строится на фотографической дискурсивной основе, однако ни сам ге-
рой, ни автор этого не сознают. Штифтеровский художник артику-
лирует и профилирует именно фотографическую, а не живописную 
эстетику как минимум на трех уровнях. Во-первых, на уровне своей 
художественной программы, когда он заявляет о желании изобразить 
болото так достоверно и правдиво, «как его создал Господь Бог», от-
рицая при этом всякий элемент субъективности в процессе творчес-
тва. Уже сама его формулировка «реальная реальность»3 как цель ис-
кусства напоминает в своей тавтологичности об отмеченном Бартом 
признаке фотографии: тенденцию к совпадению в ней означаемого и 
означающего, что превращает ее в «сообщение без кода»4.

Второй момент  — габитусного и технического плана. Герой-
художник практически не рассуждает о типично живописных про-

1 Первая газета, с репродуцированной фотографией (американская 
«Нью-Йорк Дейли График»), появляется уже 1880 г., однако массовым яв-
лением пресса, иллюстрированная фотографиями, становится лишь к нача-
лу ХХ в. 

2 Stifter A. Nachkommenschaften // Stifter A.: Bunte Steine und Erzählungen. 
München, 1990. S. 555.

3 Ibid.
4 Барт Р. Фотографическое сообщение // Барт Р. Система моды: Статьи 

по семиотике культуры. М., 2003. C. 380.



Л. Н. Полубояринова72

блемах композиции, рисунка и колорита. Он, как помним, вытесня-
ет все элементы субъективности, личного произвола из творческого 
процесса. Его волнуют скорее чисто квантитативные вопросы: успеть 
за лето написать максимальное количество этюдов, каждый из ко-
торых соответствовал бы определенному участку отображаемого им 
пространства, при этом и речи не идет об общем плане ландшафта. 
Целое картины должно составиться из фрагментов. Когда же это це-
лое — гигантское полотно, на которое сведены отдельные фрагмен-
ты,  — не удовлетворяет Фридриха, он разрезает свой мегахолст на 
куски, как бы возвращая его к первичной фрагментарности — и сжи-
гает. Художник хотел поступить в соответствии с живописной эстети-
кой, поставив своей задачей добиться целостной картины, некой им-
манентности визуального образа путем совмещения отдельных (кон-
тингентных) фрагментов, и потерпел поражение — образ остался ге-
терогенным. Знай Фридрих о близости своих установок к эстетике 
фотографической, которая по природе своей фрагментарна, он мог 
бы не сжигать свои этюды, с точностью воспроизводящие «болото в 
утреннем освещении, болото в полуденном освещении, болото в ве-
чернем освещении»1, но создать из них некий аналог фотографиче
ской выставке Даггера 1839 г., которая, как известно, являла собой 
серию видов Собора Парижской Богоматери, заснятого в разное вре-
мя суток. 

Наконец, в-третьих, герой Штифтера — прирожденный фотограф, 
а не художник уже в силу своей спонтанной визуальной одаренности, 
не желающей ограничивать себя жесткой эстетикой и структурностью 
живописной техники. «В мире и его частях заключена величайшая 
поэтическая полнота и за душу берущая мощь»2, — заявляет он в кон-
це повести, и эти слова звучат как снятие того «равнодушия к види-
мой феноменальности мира»3, которая все в большей мере характери-
зовала современную Штифтеру живопись академического плана — и 
как апология фотографической референциальности.

Пример третий и последний. В новелле Леопольда фон Захера-
Мазоха «Венера в мехах» («Venus im Pelz», 1870) также фигурирует ху-
дожник. Представитель скорее традиционной манеры и эстетики, он, 
как и живописец у Штифтера, показан в процессе создания картины. 
Данное полотно, однако, не уничтожается в конце произведения, но, 
напротив, несет своего рода «текстообразующую» функцию. Будучи 
упомянутой уже на уровне повествовательной «рамы», еще до начала 
главной сюжетной линии, картина, которая называется так же, как и 
вся новелла — «Венера в мехах», выступает по сути начальным и ко-
нечным пунктом повествования, а дневник Северина — собственно 

1 Stifter A. Nachkommenschaften. S. 554.
2 Ibid. S. 567.
3 Plumpe G. Der tote Blick. Zum Diskurs der Photographie in der Zeit des 

Realismus. München, 1990. S. 33. 



Медийная конкуренция фотографии и живописи.. . 73

сюжет произведения — выливается в историю создания данного жи-
вописного полотна. 

На картине главный герой новеллы галицийский дворянин 
Северин Кузимский изображен простершимся в позе абсолютной 
преданности перед своим кумиром и идолом  — облаченной в меха 
жестокосердой, поигрывающей хлыстом Вандой: «На ней (карти-
не. — Л. П.) была изображена прекрасная женщина, с лучистой улыб-
кой на тонком, нежном лице, с пышной массой волос, собранных в ан-
тичный узел, и с легким налетом белой пудры на них; опершись на ле-
вую руку, она сидела на оттоманке нагая, завернутая в меховой плащ, 
правая ее рука играла хлыстом, а обнаженная нога небрежно опира-
лась на спину мужчины, простершегося перед ней, подобно рабу или 
верному псу»1. Картина, как можно узнать из текста, написана в до-
вольно традиционной («фламандской») манере. Нетрадиционным вы-
ступает, однако, сам способ продуцирования данного предмета изоб-
разительного искусства. Этот способ имеет, как кажется, самое пря-
мое отношение к фантазму мазохизма, «катехизисом» которого тра-
диционно считают «Венеру в мехах». В работах З. Фрейда о мазохиз-
ме прослеживается мысль о двойной — одновременно вуайеристской 
и эксгибиционистской — природе мазохизма. Так, в «Трех очерках 
по теории сексуальности» подчеркивается установка мазохиста на то, 
чтобы одновременно выступать субъектом и объектом созерцания2. 
Отмеченная в известном исследовании Ж.  Делёза3 «режиссерская» 
функции мужчины-мазохиста в традиционной мазохистской инсцени-
ровке дополнительно усложняет задачу визуализации фантазма. Ведь 
мазохист должен, во-первых, выступить в создаваемом иконическом 
образе — на картине — в качестве референта, т. е. в качестве объекта 
созерцания и истязаний со стороны Ванды/Венеры (эксгибиционист-
ская ипостась). Во-вторых, для героя не менее важно фигурировать 
на живописном полотне и в качестве субъекта-зрителя собственных 
страданий, т. е. в качестве реципиента мазохистской сцены (вуайер-
ская ипостась). Наконец, в-третьих, мазохист выступает и автором-
продуцентом всей инсценировки в целом (режиссерская ипостась). 

Мазоховскому Северину парадоксальным образом удается успеш-
но совместить все три функции, а именно: 1) позицию референта кар-
тины, 2) ее продуцента (автора) и 3) ее реципиента. Последнее оказы-
вается возможным в силу того, что «нормальный» процесс написания 
картины в новелле своеобразно переворачивается, ставится «с ног на 
голову»: рецепция образа предшествует его воплощению в материа-
ле. Дело в том, что герой еще до создания живописного полотна со-

1 Захер-Мазох Л. фон. Венера в мехах / Пер. с нем. СПб., 2005. С. 39.
2 Freud S. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie // Freud S. Studienausgabe. 

Bd. 5. Frankfurt a. M., 1989. S. 67.
3 См.: Делёз  Ж. Представление Захер-Мазоха / Пер. с фр. // Захер-

Мазох Л. ф. Венера в мехах. М., 1992. С. 189—313.



Л. Н. Полубояринова74

зерцает «в виртуальном режиме» сцену, которой предстоит быть запе-
чатленной на холсте: в один из моментов действия (сцена в бассейне) 
Северин видит в зеркале себя, стоящего на коленях перед Вандой, 
которая, поигрывая плеткой, «жестоко» на него смотрит. 

Зеркальное изображение, таким образом, уже и ЕСТЬ само по себе 
желаемый визуальный вариант мазохистской сцены — сцены, по при-
роде своей ориентированной на вечную ретардацию  — энтропиче
ское «подвешивание» (ср. термин «suspense»), в котором постоянный 
обмен между ощущением себя объектом жестокого взгляда домины 
и созерцанием себя самого, страдающего отраженным в этом взгля-
де, т. е. специфическая нераздельность — неслиянность референта и 
реципиента — обеспечивает постоянное «приращение» эротического 
желания.

Для фиксации данной — виртуальной — картины на некоем ма-
териальном носителе, однако, необходимым оказывается некий «не-
предусмотренный сценарием» агент — живописец, который, вопреки 
расхожей практике XIX в. 1, выступает у Захера-Мазоха не конкурен-
том Северина-нарратора (ведь подлинный автор картины — именно 
Северин, вознамерившийся увековечить увиденное им зеркальное от-
ражение), но его своеобразным alter ego. (Недаром художник на раз-
личных этапах создания картины вынужден идентифицировать себя 
то с функцией реципиента — когда Северин и Ванда позируют ему в 
виде своеобразной «живой картины», то с функцией референта карти-
ны, когда позволяет Ванде во время одного из живописных сеансов 
постегать себя плеткой, дабы оказаться способным воспроизвести на 
полотне «неописуемо» жестокий взгляд Ванды.)

Итак, задача живописца формулируется как установка на то, что-
бы с максимальной степенью миметичности «перевести» на холст 
«спродуцированную» Северином мазохистскую сцену. В идеале речь 
идет, по сути, о возможности мгновенной фиксации заданного в ма-
зохистской инсценировке перформативного обмена взглядами, в том 
числе «интерактивного» обмена между картиной и реципиентом. 
Феноменологическая основа и изобразительная техника подобно-
го типа визуальной образности, как представляется, имеет не так уж 
много общего с традиционной живописью, при этом, однако, многи-
ми чертами соотносится с более «молодым» видом изобразительного 
искусства — фотографией. 

Схождение с фотографией в данном случае проявляется прежде 
всего в установке на максимальное сокращение различий между те-
лом референта, с одной стороны, и его иконическим образом — с дру-

1 О художнике как о неизменном (как правило, терпящем художествен-
ную неудачу или даже умерщвляемом в ходе сюжета) конкуренте писате-
ля в литературной практике XIX в. см. в имагологическом исследовании: 
Rieger A. Alter Ego. Der Maler als Schatten des Schriftstellers in der französi-
schen Erzählliteratur von der Romantik bis zum Fin de siècle. Köln; Weimar, 
2000 (= Pictura et Poesis 14).



Медийная конкуренция фотографии и живописи.. . 75

гой, вплоть до полного их совпадения. В данном качестве фотогра-
фии нередко усматривают ее общность с архаическими идолопоклон-
ническими культами, основанным на представлении об идентичнос-
ти Бога и его материально осязаемого «образа». В опоре на бартов-
скую теорию фотографии возможно интерпретировать и то «не вы-
разимое словами» («es ist nicht zu beschreiben»), основанное на скре-
щении взглядов (и, соответственно, интерференции планов желания) 
Северина, Ванды и реципиента «жутковатое очарование» («Der schau-
erliche Reiz») мазохистской сцены, которого Северин желает добить-
ся в создаваемой картине1. Данная «неуловимая» визуальная субстан-
ция, по сути, выступает «имагинерной» основой процесса рецепции, 
т. е. тем моментом фотографического образа, который Барт обозначил 
термином «punctum». Отмеченные французским теоретиком в каче
стве имманентных фотографической образности эффекты punctum’a, 
такие как «травма» (следовательно, боль) и инверсия реляции «со-
зерцатель  — изображение», оказываются подобными выведенным 
Фрейдом глубинно-психологическим основаниям мазохизма: именно 
«травмы» как боли взыскует герой-мазохист у Мазоха, желая быть в 
той же самой мере истязаемым, в какой он стремится сделать свои 
страдания визуальным объектом других, к тому же еще и созерцать 
себя-страдающего. 

Современная исследовательница комментирует бартовское понятие 
фотографического punctum’a следующим образом: «Фотографический 
образ представляется своеобразной раной, травмой, элементом, ко-
торый, подобно острой стреле, вырывается вдруг из (контекстуаль-
ной — Л. П.) взаимосвязи, чтобы пронзить созерцателя. В „punctum’e“ 
соотношение субъекта и объекта меняется. „Punctum“, в качестве не-
кой детали созерцаемой фотографии, вдруг обретает активность, ста-
новится субъектом, пронзает, в то время как созерцатель становится 
пассивным, выступая, по сути, объектом действия»2.

«Фотографическая» релевантность мазохизма как явления культу-
ры, как, впрочем, и новеллы «Венера в мехах» (по-видимому, в той же 
самой мере можно говорить и о «мазохистской» релевантности фено-
мена фотографии), высветилась особенно ярко на посвященный раз-
личным аспектам мазохистской образности широкомасштабной ху-
дожественной экспозиции «Фантом желания», устроенной 2003 году 
«Новой галереей» австрийского города Граца: подавляющее боль-
шинство экспонатов выставки относилось к разряду художественной 
фотографии. Впрочем, Захер-Мазох и сам, по-видимому, ощущал глу-
бинную близость своего фантазма фотографическому типу визуаль-

1 См.: Sacher-Masoch L. von. Venus im Pelz und andere Erzählungen. Köln, 
1996. S. 116.

2 Behrend H. Foto-Zauber. Kleine und vorläufige Anmerkung zu Roland Barthes’ 
Punctum // Hrsg. J. Schönert. Literaturwissenschaft und Wissenschaftsforschung. 
DFG-Symposium 1998. Stuttgart, 2000. S. 580.



Л. Н. Полубояринова76

ности. Недаром он стремился фотографически зафиксировать свои 
отношения с баронессой Фанни фон Пистор, ставшие впоследствии 
сюжетной основой «Венеры в мехах». Будучи по сути своей внеполож-
ной тексту новеллы, данная фотография вполне может быть истол-
кована в «текстопорождающем» аспекте — как импульс к написанию 
«Венеры в мехах».

Zusammenfassung

Mediale Konkurrenz zwischen Fotografie und Literatur 
als l i terarisches Motiv (Wilhelm Raabes «Lar»,  Adalbert 

Stifters «Nachkommenschaften» und Leopold von 
Sacher‑Masochs «Venus im Pelz»)

Im Aufsatz wird der fotografischen Phänomenologie nachgegangen, 
wie sie in einigen Werken der deutschen Erzählprosa in der zweiten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts ihren Niederschlag gefunden hat. In allen drei 
Texten (bei Stifter und Masoch eher unbewußt und unterschwellig) wird 
eine Spannung zwischen der traditionell verstandenen Malerei und dem 
fotografischen Diskurs bzw. fotografischen Verfahren thematisiert. 



Б. А. ХВОСТОВ
(Рязанский государственный университет)

ДИСКУРС ФОТОГРАФИИ И ПОЭТОЛОГИЯ 
ПЕТЕРА АЛЬТЕНБЕРГА

Среди текстов П. Альтенберга, объединенных под названием «В ку-
рортном парке», есть короткий диалог: 

Два господина.
«А я все же считаю Альтенберга писателем (der Dichter)».  — «Он 

только моментальный фотограф, но, разумеется, умелый (geschickt)». –– 
«А куда вы отнесете Гуго фон Гофмансталя?!»1

На этом вопросе текст обрывается, словно бы подтверждая своей 
фрагментарностью данную его автору характеристику «моментальный 
фотограф». Как конкретизировать возникающее вследствие недоска-
занности «пустое место»? Какие смыслы конституируют противопо
ставление «писателя» «моментальному фотографу»? Зная о непростых 
отношениях Альтенберга и Гофмансталя, легко предположить, что в 
тексте имеет место неявная конфронтация. В отклике на дебютную 
книгу Альтенберга «Как я это вижу» Гофмансталь позволил себе заме-
тить, что автор зарисовок «не гений». Позднее Альтенберг поквитался 
с высокомерным рецензентом, обыграв его нелицеприятный вердикт 
в заметке по поводу постановки одной из гофмансталевских драм: 
«Странно, столь плоские вещи от того, кто является гением!!»2. В ха-
рактерной для него парадоксальной манере Альтенберг, не случайно 
прозванный «венским шутом», опрокинул иерархию. Соответственно, 
и в процитированном диалоге прочитывается скорее вызов домини-
рующему в начале XX века мнению о художественной «неполноцен-
ности» фотографии. Ведь несмотря на развитие техник манипулиро-
вания фотографическим образом, легитимация фотографии как ис-
кусства так и не состоялась. Тем более это относится к моменталь-

1 Altenberg P. Extrakte des Lebens. Wien, 1987. S. 111.
2 Цит. по: Barker  A. Telegrammstil der Seele. Wien; Köln; Weimar, 1998. 

S. 74.



Б. А. Хвостов78

ной фотографии, воспринимавшейся как сугубо механистический акт. 
В связи с этим не может не удивлять, что в каталоге 12-й выставки 
Сецессиона Альтенберг, словно в пику ухищрениям фотографичес-
кого мейнстрима, подтягивающего фотографию до уровня живопи-
си, приветствует долгожданное обретение художником «глаза момен-
тальной камеры»1.

Гофмансталь не жаловал фотографию, объединяя ее в пару с нату-
рализмом в связи с равно присущим им изъяном: отказом от суггес-
тивного воздействия. Альтенберг, напротив, был ее страстным адеп-
том. По словам писателя, импульсом к созданию его первой зарисов-
ки «Местная хроника» послужила опубликованная в газете фотогра-
фия пропавшей девочки (на самом деле это был рисунок, но ошибку 
памяти едва ли можно счесть случайной). В 1903 году Альтенберг не-
надолго стал редактором журнала «Kunst» и поместил в первом номе-
ре вместе со своим программным заявлением фотографии женских 
рук крупным планом. Писатель оставил огромную коллекцию фото-
графий и фотографических открыток с надписями не на обратной, 
а на лицевой стороне, что дает обильный материал для рефлексии 
по поводу взаимодействия текста и образа. Л. Ленсинг полагает, что 
это собрание вполне заслуживает оценки как второй пласт альтен-
берговского творчества, тем более что ряд надписей публиковался в 
его книгах в качестве самостоятельных текстов2. Г. Маттенклотт во-
обще определяет все творчество писателя как обстоятельство, сопутс-
твующее его коллекционерской страсти: «При чтении почти всех его 
книг создается впечатление, что ему снова пришлось почистить свои 
переполненные ящички с открытками»3. Б. Шпиннен усматривает в 
соединении слова и фотографического образа эмблематическую ин-
тенцию4. Недавно найденные фотоальбомы писателя натолкнули его 
исследователей на мысль, что тщательно аранжированные снимки и 
открытки обладают имплицитной повествовательной структурой и 
могут трактоваться как своеобразная ревизия опубликованных ра-
нее книг5.

Согласно И. Альберс, предметом изучения интермедиальных свя-
зей литературы и фотографии должен стать «метафорический перенос 
свойств визуального технического медиума на эстетический медиум 

1 Altenberg P. Katalog zur XII. Ausstellung der Wiener Sezession // Finale und 
Auftakt. Wien 1898—1914 / Hrsg. von O. Breicha und G. Fritsch. Salzburg, 1964. 
S. 196.

2 См.: Lensing L. A. Peter Altenbergs «beschriebene» Fotografien. Ein zweites 
Œuvre? // Fotogeschichte. Beiträge zur Geschichte und Ästhetik der Fotografie. 
1995. Jg. 15. S. 3—33.

3 Mattenklott  G. «Keine Ansiedlungen». Peter Altenbergs Texte der fünf 
Orchesterlieder Alban Bergs op. 4 // Hofmannsthal-Blätter. 1983. № 27. S. 75.

4 Spinnen B. Schriftbilder. Münster, 1991. S. 169—174.
5 См.: Semmering 1912. Ein altbekanntes Buch und ein neuentdecktes Photo

album / Hrsg. von L. A. Lensing, A. Barker. Wien, 2002.



Дискурс фотографии и поэтология Петера Альтенберга 79

текста»1. Под этим подразумеваются поэтологические эффекты дис-
курса фотографии, предстающего своего рода «визави» литературы, 
с помощью которого она осмысляет свой медиальный характер, свои 
границы и возможности2. Данное направление в исследованиях твор-
чества Альтенберга основательно не разрабатывалось. Поэтому поиск 
следов фотографического дискурса в его текстах приобретает особый 
интерес.

В тексте Альтенберга «Автобиография», содержащем ключевые 
поэтологические высказывания писателя, например, определение 
его произведений как «экстрактов жизни», о страсти к фотографии 
эксплицитно свидетельствует лишь упоминание о многочисленных 
«ню», украшающих стены его комнаты. О моментальной фотогра-
фии, на первый взгляд, не сказано ничего. Однако после определе-
ния художественного метода автора как «телеграфного стиля души» 
идет пассаж следующего содержания: «Я хотел бы описать человека 
в одном предложении, душевное переживание  — на одной страни-
це, ландшафт  — одним словом! Готовься (lege an), художник, цель-
ся, бей в яблочко! Баста»3. Уподобление художника стрелку тянет за 
собой неизбежный шлейф ассоциаций не только с милитаристским 
жаргоном в текстах Альтенберга, но и с моментальной фотографи-
ей. Необходимо напомнить, что данную разновидность фотографии 
породило желание запечатлеть стремительное движение, невидимое 
для невооруженного глаза. Именно с ее помощью Э. Маху удалось 
запечатлеть полет пули. Баллистические эксперименты Маха отрази-
лись в его теории эмпириокритицизма, столь значимой для форми-
рования венского литературного импрессионизма4. Первые камеры, 
предназначенные для создания моментальных снимков, носили на-
звания револьверов и ружей («фотографический револьвер» астро-
нома Жанссена, «фотографическое ружье» Фоля и т. п.). В описании 
последнего в фотожурнале того времени говорится, что его можно 
прикладывать к плечу как карабин (anlegen), предусмотрены смен-
ные обоймы. Ассоциация подкрепляется обращением к другим вы-
сказываниям Альтенберга. Например, он заявляет: «Я рисую природу 
своими замечательными (trefflich) фотографическими глазами, своей 
бьющей в цель (treffsicher) душой»5. Отнюдь не случайно призыв к ху-
дожнику предваряется формулировкой желания запечатлеть челове-

1 Albers I. Das Fotografische in der Literatur // Ästhetische Grundbegriffe: histo-
risches Wörterbuch in sieben Bänden / Hrsg. von K. Barck u.a. Stuttgart; Weimar, 
2001. Bd. 2. S. 535.

2 Ibid.
3 Altenberg P. Auswahl aus seinen Büchern von Karl Kraus / Neu hrsg. von Chr. 

Wagenknecht. Frankfurt a. M.;  Leipzig, 1997. S. 59.
4 См.: Stiegler  B. Ernst Machs „Philosophie des Impressionismus“ und die 

Momentphotographie // Hofmannsthal-Jahrbuch. 1998. Bd. 6. S. 257—280.
5 Цит. по: Altenberg P. Extrakte des Lebens / Hrsg. von H. Lunzer, V. Lunzer-

Talos. Salzburg, 2003. S. 155.



Б. А. Хвостов80

ка в одном предложении. В тексте «Гении» Альтенберг так выражает 
свой восторг по поводу однажды сказанного Гёте о Бетховене: «…ка-
кая наикратчайшая биография, фотография страданий Бетховена в 
этом одном предложении!»1. Отсюда следует, что фотография вовсе 
не ассоциируется у Альтенберга с натуралистической полнотой описа-
ния, а скорее является метафорой своеобразного «минимализма». 

Формулируемая в «Автобиографии» концепция текста как «экстра-
кта жизни» не может рассматриваться в чисто жанровом аспекте. Она 
неразрывно связана с идеей совершенствования человеческой физио-
логии и становлением нового типа художественного субъекта, так же, 
как и текст, освобождаемого от всего лишнего. В «Малой истории фо-
тографии» Беньямина приводятся слова одного художника, сказан-
ные в середине XIX века, что еще до конца столетия фотокамера ста-
нет образцом и экстрактом живописи, заменив собой кисть, палитру, 
краски, сноровку, точность глаза художника и т. д.2 Альтенберг слов-
но бы подхватывает эту мысль, когда заявляет, что рисует своими фо-
тографическими глазами. В цикле «Маски», написанном в 1907 году 
для венского кабаре «Летучая мышь», персонаж «Художница» произ-
носит слова: 

«Во мне живет божественный художник, мой глаз!
Отражающий вещный мир!
Но от глаза к руке слишком долог путь ––
Цветущие луга обращаются в пустыню!» (DW 1, 166)

По сути, это означает, что полюса эстетической продукции и рецеп-
ции совмещаются. В предлагаемой Альтенбергом модели развития 
человечества надобность в художнике должна со временем отпасть, 
так как художник  — это посредник между человеком и природой, 
учитель, чья задача заключается в том, чтобы указывать и объяснять. 
Процесс формирования нового человека будет закончен, когда «тон-
кое отображение природы, „фотография“, уже сможет в одно мгнове-
ние пробудить в нем все ощущения художника» (DW 1, 122). Нельзя 
не заметить, что культурный «филогенез» человечества дублируется в 
художественном «онтогенезе» самого Альтенберга, возводящего нача-
ло своей творческой биографии к воздействию фотоснимка.

Такой взгляд на фотографию органично включается в концепцию 
альтенберговской диететики, «искусства жизни», нацеленного на пре-
вращение тела в главный медиум и даже субъект эстетической ком-
муникации. В одном из поздних текстов венский автор констатирует 
у себя тенденцию к постепенному сокращению объема текстов, кото-

1 Altenberg  P. Diogenes in Wien. Bd. 2. 2. Aufl. Berlin, 1982. S.  208. Далее 
ссылки на это двухтомное издание даются непосредственно в тексте статьи, с 
пометкой DW, указанием номера тома и страницы в скобках.

2 См.: Benjamin W. Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier
barkeit. 3. Aufl. Frankfurt а. M., 1969. S. 91.



Дискурс фотографии и поэтология Петера Альтенберга 81

рое в итоге должно привести его к полному молчанию. По его мне-
нию, «это будет самое лучшее», так как «тогда кому-нибудь будет до-
статочно лишь взглянуть на меня и сказать: „Уже знаю!“» (DW 2, 68). 
Самоочевидность, эвидентность тела, служащего в представлении вен-
ского автора самым надежным индикатором мыслей и чувств, позво-
ляет обходиться без слов. Фотография делает то же самое. П. Валери 
писал в 1939 году о том, что фотография потребовала от литературы 
«прекратить описывать то, что может запечатлеться само собой…»1, 
что она избавляет литературу от многословия. Вводя читателя в свою 
творческую лабораторию, Альтенберг заявляет, что «события дня, ка-
жется, бессознательно фотографически отпечатываются во мне; и по 
ночам в кровати я время от времени приписываю какой-нибудь за-
головок, например, „Бесчувственная дама“, не имея даже понятия о 
том, какое содержание воспоследует. Из-под заглавия и пера выхо-
дит нечто, что, кажется, проявляется (sich entwickeln) само собой, от 
одного к другому, с совершенно неблизкой мне логикой и необходи-
мостью, так что я сам читаю это как что-то чужое и, простите уж мне, 
бывает, сам время от времени восторгаюсь и удивляюсь тонкости на-
блюдений над явлениями души и жизни»2. Конечно, в этом утвержде-
нии наличествует доля позерства. Как было показано исследователя-
ми, Альтенберг, декларировавший, что «ненавидит ретушь», вносил 
в свои тексты коррективы. Однако известно, что практика авангар-
да далеко не всегда была столь радикальной, как его программати-
ка. Делая на это скидку, можно усмотреть в приведенном высказыва-
нии предвестия автоматического письма сюрреалистов. Как бы то ни 
было, процесс литературного творчества изображается Альтенбергом 
как процедура печатания фотографий и снабжения их надписями, 
при этом перо функционирует аналогично камере. 

В исследованиях западных ученых, не встречается указаний на 
значимое дискурсивное соседство фотографии и диететики в текстах 
Альтенберга. Например, писатель говорит о присущем ему «эффекте 
вспышки» и далее объясняет свою неспособность задержать внима-
ние на каком-нибудь объекте «ускоренным обменом веществ»3. Такие 
сближения позволяют выявить следы «фотографического» в текс-
тах, где его присутствие не столь явно. Например, Альтенберг уста-
навливает общность между крестьянином и гением на основе свой
ственной им способности к концентрации энергии, что приводит к 
ее периодическим непроизвольным выплескам. Неожиданно в срав-
нении возникает визуальный аспект, заставляющий вспомнить о фо-
товспышке: «Он смотрит, смотрит, смотрит жадно, оставляет себя 

1 Цит. по: Amelunxen von H. Photographie und Literatur // Literatur intermedi-
al / Hrsg. von P. Zima. Darmstadt, 1995. S. 226.

2 Цит. по: Lensing L. A. Op. cit. S. 7.
3 См.: Peter Altenberg. Leben und Werk in Texten und Bildern / Hrsg.von H.-Chr. Kos

ler. Frankfurt а. M.; Leipzig, 1997. S. 144.



Б. А. Хвостов82

под паром. Внезапно вспыхивает, ударяет молния от переизбытка 
накопленных сил»1. Примечательно также, что афоризмы, соглас-
но Альтенбергу, «должны быть не „измышленными истинами“, а мо-
ментальными вспышками из подсознания» (DW 2, 232). Здесь реали-
зуется главный поэтологический и одновременно жизнетворческий 
принцип Альтенберга: «Le minimum d’effort et le maximum d’effet!». 
В одном из ранних текстов Альтенберг намечает трехступенчатую 
модель одухотворения человечества, предполагающую его освобож-
дение от труда. В программной статье из журнала «Kunst» камере 
«Кодак» приписывается способность «без усилий» добывать богатства 
природы. Вследствие этого позволительно рассматривать данное тех-
ническое новшество как шаг в реализации альтенберговской утопии. 
Интересно, что за то же качество восхваляет фотографию в привет
ственном адресе нью-йоркскому журналу «Camera Work» Метерлинк, 
провозглашаемый Альтенбергом союзником в деле экспансии души. 
Нельзя не отметить, что выражение «von selbst», «само собой» — одно 
из излюбленных в словаре венского писателя, а автоматизм в челове-
ческих действиях определяется им не иначе, как «гениальный». 

Фотографии отводится важная роль в осуществлении настойчиво 
выдвигаемой Альтенбергом идеи дематериализации мира и челове-
ка, выражающейся, в том числе, в совершенствовании эстетическо-
го субъекта за счет медиальных «расширений». В еще большей сте-
пени, чем моментальная фотография, для этих целей подходит рент
ген, проницающий не только плоть, но и душу, словно бы экстраги-
рующий человеческую сущность. Например, в одном из ранних тек-
стов мозг персонажа наделяется техническими характеристиками, 
обусловливающими способность к «рентгеновскому зрению»: «У него 
был мозг словно из стали, крепкий и эластичный. Он мыслил безжа-
лостно четко и ясно, он видел внутренние устройства обнаженными, 
голыми»2. Когда говорят о поэтизации рентгена в литературе модер-
низма, непременно вспоминают «Волшебную гору» Т. Манна. Но уже 
в крошечной зарисовке Альтенберга под названием «Любовь» из кни-
ги «Урожай» 1915 года обнаруживается сходная констелляция моти-
вов: больная женщина демонстрирует безнадежно влюбленному в нее 
поклоннику свой рентгеновский снимок, на котором она «более на-
гая, чем нагая», а тот умоляет ее не показывать фото сопернику, ин-
терпретируя данный жест как верх интимности.

Примечательно, что Альтенберг игнорирует разницу между физи-
ческим миром и его фотографической репрезентацией. Этому можно 
найти двоякое объяснение. Согласно Маху, «… фотографию мы рас-
сматриваем нашими глазами так же, как оригинал. Следовательно, 
когда глаз, переводя физические величины в физиологические, пре-
образует их, то это должно происходить одинаково как в случае фото-

1 Altenberg P. Sommerabend in Gmunden. Frankfurt а. M., 1997. S. 70.
2 Altenberg P. Expedition in den Alltag. Wien, 1987. S. 98.



Дискурс фотографии и поэтология Петера Альтенберга 83

графии, так и оригинала»1. Из приведенного положения следует, что 
фотографии в столь же малой степени являются оригиналами, как и 
объекты физического мира. Однако Альтенберг скорее придержива-
ется другого обоснования равенства между фотографией и сфотогра-
фированным предметом, приписывающего снимку обладание части-
цей референта. Бытовало и бытует убеждение, что фотография спо-
собна улавливать исходящие от вещей эманации. Именно к нему, воз-
можно, тянутся корни альтенберговского фотофетишизма. Барт опре-
деляет фотографию как «образ, выявленный, выделенный, смонтиро-
ванный, выжатый, как лимонный сок, под воздействием света»2. В за-
рисовке «Приятные впечатления от путешествия» Альтенберг востор-
гается фотографиями в одном зальцбургском художественном магази-
не, на которых реальность будто бы сублимируется под воздействием 
солнечных лучей: «Даже на их открытках горы на заднем плане мо-
лочно-голубоватые и почти что исчезнувшие в солнечном свете! Они 
конкурируют с пейзажистом, они побеждают его, „Вюртле и сын“!».3

Писатель заявлял, что тому, «кто понимает и любит его открыт-
ки, собственно, не требуется совершать многотрудных паломничеств 
в „знаменитые“ картинные галереи, он получает все „в экстракте“» 
(DW 2, 197). Тектонические сдвиги в эстетике, вызванные новыми 
репродуктивными техниками, откликнулись в творчестве сейсми-
чески-чувствительного Альтенберга декларативным уравниванием в 
правах копии и оригинала, критикой института авторства, оправда-
нием плагиата, стратегией «readymade». Например, в одной из книг 
им был опубликован приказ генерала Данкля без единого коммента-
рия. В своих книгах Альтенберг использовал аутентичные отрывки из 
газетных публикаций, читательские письма, образчики дилетантско-
го творчества своих знакомых, критические отклики на собственные 
книги и даже памятку по стирке цветных тканей. В «Pròdrŏmŏs» есть 
тексты, никак не отличимые от инструкции, рецепта, рекламы, объ-
явления.

Тут вновь стоит вспомнить Гофмансталя, заметившего однажды, 
что «„сфотографированный“ диалог столь же фальшив, как и встав-
ленные в картину драгоценные камни»4. Фактически это означает, что 
Гофмансталь настаивает на непроницаемости границы между знако-
вой и социофизической реальностью, упраздняемой Альтенбергом и 
более поздним авангардом. Гофмансталь не может пожертвовать ау-
рой, в то время как Альтенберг подвергает ее деструкции, утверждая 
без тени сожаления: «„Современная фотография“ побеждает худож-
ника, „кино“ побеждает писателя, „хлеб Симона“ побеждает булку, а 
граммофон — оперу! Деятели искусства противятся такой помехе в до-

1 Цит. по: Stiegler B. Op. cit. S. 270.
2 Барт Р. Camera lucida. М., 1997. С. 121.
3 Altenberg P. Extrakte des Lebens. S. 43—44.
4 Hofmannsthal H. von. Reden und Aufsätze 1. Frankfurt а. M., 1979. S. 131.



Б. А. Хвостов84

бывании хлеба насущного, хотел сказать: икры. Они говорят: это все 
только подспорье для неимущих. Браво, так и должно быть, спесивцы!» 
(DW 2, 225).

В творчестве Альтенберга обнаруживается весь спектр характер-
ных процессов, прототипом которых, по мнению С. Зонтаг, послужи-
ла фотография. Эти трансформации Зонтаг обозначает как превраще-
ние искусства в метаискусства (медиа). Медиа демократизируют искус-
ство, отменяют тематическую иерархию, превращают весь мир в свой 
материал, ослабляют роль автора и стирают различие между копией 
и оригиналом1. Обращение Альтенберга к фотографии закономерно, 
так как в ней он видит союзницу в поиске самоочевидности, иниции-
рованном кризисом рациональности и языка. Моментальная фотогра-
фия становится знаком размежевания с «младовенцами», чьи тексты 
Альтенберг дисквалифицирует как «сделанные», в то время как сам он 
предлагает в своих «экстрактах» «vita ipsa», саму жизнь. В отличие от 
более скептично настроенных представителей литературы модерна, 
Альтенберг считает, что голая фактичность возможна, и стремится до-
стичь ее, сводя сообщение к медиуму, будь то тело, замещающее собой 
текст, будь то медиальные протезы, как фотокамера или перо. При 
этом медиум является для Альтенберга источником достоверности, а 
не средством фальсификации. Конструктивисткая парадигма вроде 
бы давно дезавуировала подобные взгляды как наивные. Однако на-
метившийся в последнее время в культурологических исследованиях 
онтологический поворот к самим вещам, к поэтике эвидентности, за-
ставляет пристальней взглянуть на альтенберговскую утопию ввиду 
неустранимой двойственности фотографии: ведь, будучи знаком, она 
в то же время, как метко заметил Барт, «как бы постоянно носит свой 
референт с собой»2.

Zusammenfassung

Der Diskurs der Fotografie und Peter  
Altenbergs Poetologie

Im Artikel wird ein Versuch unternommen, poetologische Effekte des 
fotografischen Diskurses in P. Altenbergs Werk nachzuweisen.

1 См.: Sontag S. Über Fotografie. Frankfurt a. M., 1980. S. 144—145.
2 Барт Р. Указ. соч. С. 13.



В. Д. Седельник
(Институт мировой литературы РАН им. А. М. Горького)

ТЕКСТЫ И «АНТИТЕКСТЫ»  
КУРТА ШВИТТЕРСА

Надо полагать, вынесенное в название конференции понятие «ти-
пология текстов Нового времени» включает в себя и Новейшее время, веду-
щее отсчет от начала ХХ в. Именно оно — вкупе с выходом на истори-
ческую арену авангардизма — не только дало мощный толчок появле-
нию новых типов художественного текста, но и поставило под сомне-
ние прежнее, закрепленное в традиционной текстологии и западной 
«критике текста» понимание печатного речевого высказывания как 
некой автономной единицы, обладающей относительной целостно
стью и несущей определенную смысловую нагрузку. Примером тако-
го новейшего восприятия текста может служить творчество немецко-
го художника и писателя Курта Швиттерса. 

Курта Швиттерса (Kurt Schwitters, 1887—1948) природа наделила 
самыми разными талантами. Он с одинаковым усердием и успехом 
занимался литературой (поэт, прозаик, драматург), музыкой, живопи-
сью, скульптурой, архитектурой, издательским, типографским и рек-
ламным делом, был великолепным актером, чтецом-декламатором и, 
ко всему прочему, теоретиком современного искусства, умевшим пре-
дугадывать назревавшие в нем перемены и предсказывать пути его 
дальнейшего развития. «Я знаю, что как фактор искусства я важен и 
буду оставаться таковым во все времена», — без ложной скромности 
сказал он о себе в начале 1930-х годов, когда его произведения под-
вергались в Германии резкой критике и осмеянию. И продолжал тру-
диться «на будущее», не обижаясь на тех, кто был не в состоянии по-
нять его новаторские эксперименты. 

Надо признать, потомки и впрямь оценили его вклад в обновле-
ние искусства. В 60—70‑е годы прошлого века он стал воспринимать-
ся как один из основоположников революции в искусстве, как худож-
ник, который, не боясь упреков в профанации художественного твор-
чества, лишил искусство ореола возвышенности, вывел его на улицы 
и площади, сделал частью ничем не примечательной повседневной 



В. Д. Седельник86

жизни1. А в 1980-е годы, когда литературная и художественная кри-
тика осмелилась всерьез заговорить о роли «массового искусства» в 
жизни общества, Швиттерс, этот «революционер в бюргерском обли-
чье» (Ф. Лах), и вовсе стал считаться классиком искусства, синтезиро-
вавшего в себе высокое и низкое, новаторское и банальное, авангард 
и китч2. Творческое наследие художника-одиночки стало восприни-
маться как «резервуар времени», как программа по освоению тех сфер 
действительности, которыми пренебрегало официальное искусство3. 
Выяснилось, что за обезоруживающей наивностью художника скры-
вался тонкий, целенаправленный  расчет. Шокирующее, очуждающее 
воздействие, недолговечное у многих других авангардистов, у него 
загадочным образом сохраняет силу и свежесть вплоть до настоящего 
времени. 

Швиттерс все делал с достойной удивления основательностью и 
усердием. Ему был свойствен несколько замедленный подход к любо-
му делу. Его даже считали тугодумом (Spätzűnder). Он тратил месяцы 
и годы на овладение ремеслом художника, поэта, коллажиста, соста-
вителя рекламных текстов и т. д., справедливо полагая, что, прежде 
чем браться за что-то новое, надо как следует усвоить старое, не отвер-
гая его с порога, а преодолевая (и развивая) в процессе творчества. 
Для авангардизма он созрел только к тридцати годам. 

Сразу после войны, уже имея за плечами некоторый опыт аван-
гардистской поэзии и живописи, обретенный в родном Ганновере, 
Швиттерс попытался сблизиться с группой берлинских дадаистов 
и с художниками и литераторами вокруг вальденовского журна-
ла (и салона) «Штурм». Первые — в лице Джорджа Гроса и Рихарда 
Хюльзенбека, тяготевшие к революционной фразеологии и богемно-
му образу жизни, — его оттолкнули: он казался им законченным воп-
лощением буржуазной меркантильности. Вторые приняли его в свой 
круг. В 1919 году в салоне Вальдена была устроена выставка работ 
Швиттерса (вместе с работами Пауля Клее и Йоганнеса Мольцана). 
Соприкосновение со столичными дадаистами и «штурмистами» спо-
собствовало преодолению провинциальной робости и окончательно-
му переходу Швиттерса на позиции авангардного искусства. После 
неудачной попытки войти в «Клуб Дада» он сознательно дистанци-
руется от «оболочных» дадаистов, своих недоброжелателей Гроса и 
Хюльзенбека, в то же время подчеркивая близость к дадаистам, по его 
определению, «сердцевинным», т.  е. истинным  — Раулю Хаусману, 
Ханне Хёх, Хансу Арпу. Дружеское общение с ними, вероятно, побу-

1 См.: Schmalenbach  W. Kurt Schwitters.  Köln, 1967; Lach  F. Kurt Merz 
Schwitters. Köln, 1971. 

2 См.: Nűndel  E. Kurt Schwitters in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 
Reinbek bei Hamburg, 1981; Elderfield  J. Kurt Schwitters.  Dűsseldorf, 1987; 
Werner K. Kurt Schwitters. Dresden, 1987. 

3 См.: Lach F. Nachwort // Schwitters K. Gesamtausgabe in 5 Bänden / Hrsg. von F. 
Lach. Bd. 5. Köln, 2004. S. 445—446.



Тексты и «антитексты» Курта Швиттерса 87

дило его «к использованию новых дадаистских техник, прежде всего 
техники фотомонтажа  и летристского (буквенного) стихотворения»1. 
Но к этому Швиттерс мог прийти и вполне самостоятельно. Будучи от 
природы homo ludens, человеком играющим, он на протяжении всей 
жизни вел бесконечную, пронизанную иронией и самоиронией игру 
со словом, звуком, буквой, числом, краской, линией, с отходами циви-
лизации, со всем, что попадалось ему на глаза. Ощущая себя прежде 
всего художником, он в этом качестве сторонился не только явной 
политической тенденциозности, но и «социальной ответственности». 
На всем, что он делал в разных ипостасях своей богатой творческой 
индивидуальности, лежит печать шутливости, мнимой несерьезнос-
ти, которую «дадаист и экзистенциалист» Хюльзенбек называл «клоу-
надой», но за которой легко угадывалась глубокая и очень серьезная 
озабоченность состоянием искусства и мира в целом. Свое предна-
значение художника Швиттерс видел в том, чтобы дарить людям ра-
дость. «Я … всю свою жизнь стремился к одному — доставлять людям 
радость. И совершенно неважно, если при этом они иногда выходи-
ли из себя. Мой учитель всегда радовался, когда ему предоставлялся 
случай влепить мне пощечину, а вся школа была вне себя от радости, 
когда избавилась от меня»2. 

Эта его «несерьезность» и преданность одному только искусству 
(да еще друзьям по искусству) раздражала как левых, так и правых. 
Последних в куда более сильной мере, так как он, избегая политиче
ской или иной «ангажированности», не скрывал своей антипатии к из-
вратителям элементарных человеческих ценностей. За верность сво-
им убеждениям и привязанностям ему в 1930—1940-е годы пришлось 
расплачиваться — эмиграцией, утратой многих своих произведений, 
житейскими невзгодами, болезнью и преждевременной смертью… 

Швиттерс не случайно стучался в дверь мастерской Джорджа Гроса 
(так и не впустившего его к себе): стать дадаистом его призывала пос-
левоенная ситуация. И он стал им, но назвал свое искусство (и свою 
жизненную позицию) столь же бессмысленным, как и дада, словечком 
merz, случайно вычлененным из названия Kom-merz-Bank. Это был ва-
риант дадаизма, не во всем, однако, с ним совпадающий, без призывов 
к разрушению искусства. Швиттерс призывал к деформации и транс-
формации, но не к разрушению. Момент деструкции, названный им 
позже «раз-оформлением» (entformeln) был лишь кратковременной 
фазой в процессе конструирования новой формы. 

«Мерц» Швиттерса до сих пор воспринимается  как филиал дада-
изма, причем как филиал, представленный всего одним человеком. 
Но Швиттерс не обособлял себя от радикального авангардизма: искал 
контактов с дадаистами, публиковался в дадаистских изданиях, учас-

1 Lach F. Vorwort. Op. cit. Bd. 1. S. 13. 
2 Schwitters K. Kurze Lebensbeschreibung. «Anna Blume und ich» / Hrsg. von 

E. Schwitters. Zűrich, 1965. S. 12.



В. Д. Седельник88

твовал в дада-турне по Чехии и Голландии, присутствовал на съезде 
дадаистов в Веймаре (1922), посвящал дада специальные номера свое-
го журнала «Мерц». Отличие «мерц»-искусства от дадаизма он фор-
мулировал четко, отмежевываясь от деструктивных аспектов дада: «В 
то время как дадаизм всего лишь демонстрирует противоречия, мерц 
их уравновешивает, оценивая внутри художественного произведе-
ния. Мерц в чистом виде — искусство, дадаизм в чистом виде — ан-
ти-искусство; то и другое направление придерживается своих взгля-
дов осознанно»1. И в другом месте: «Собственно говоря, у дадаизма 
нет истинной сущности и никогда не было, потому что его поборники 
были бездарны, не имели достаточно мужества и не были достаточно 
дадаистичны. Сущность дадаизма состоит в абсолютной противопо-
ложности искусству. Тот, кто разбирается в искусстве, кто талантлив и 
мужествен, у кого есть потребность и возможность обратить искусство 
в его противоположность, — тот дадаист»2. В то же время Швиттерс 
охотно печатал свои работы в дадаистских и близких к дадаизму изда-
ниях «Der Zweemann», «Dada-Tank», «Die Pille», «Der Ararat», «Mecano», 
«Pasmo» и др. Но в разговорах с коллегами по искусству подчеркивал, 
что мерц, в отличие от распространявшегося подобно эпидемии да-
даизма, «абсолютно индивидуальная шляпа», которая подходит к од-
ной-единственной голове — его собственной3. 

Швиттерс не обличал общественные несуразности и не протесто-
вал против них, как это делали берлинские дадаисты, он подвергал 
действительность (реальную и отраженную в искусстве) «разоформле-
нию» — переоформлению, т. е. заново и по-своему оценивал «своло-
чизм общественного механизма»: принижал его мнимые достоинства 
и достижения и возвышал  то, что оказывалось в загоне, в отбросах. 
Возвышал тем, что делал эти «отбросы» материалом своего творчес-
тва. «Я, собственно, не понимал, почему использованные проездные 
билеты, прибитые волной к берегу куски древесины, гардеробные но-
мерки, проволоку и детали велосипеда, пуговицы и всякое другое ста-
рье, найденное на чердаках и мусорных свалках, нельзя использовать 
как материал для картин — точно такой же, что и изготовленные на 
фабрике краски», — писал он4. 

Образ и жизнь Швиттерса окружены легендами. Его называли «че-
ловеком на колесах», «человеком с рюкзаком», вечным странником. 
Даже труднейшие годы послевоенной инфляции он, благодаря сво-
ей предпринимательской жилке, сумел пережить без особых потря-
сений. Увешанный самыми необходимыми дорожными принадлеж-

1 Цит. по: Nűndel E. Op. cit. S. 34.
2 Tran 35. Дада — это гипотеза. Цит. по: Дадаизм в Цюрихе, Берлине, 

Ганновере и Кёльне. М., 2002. С. 364.
3 См.: Steinitz K. Kurt Schwitters. Erinnerungen aus den Jahren 1918—1930. 

Zűrich, 1969.
4 Цит. по: Werner K. Op. cit. S. 3.



Тексты и «антитексты» Курта Швиттерса 89

ностями и папками с картинами и коллажами, он странствовал по 
Германии, продавая свои работы, расплачиваясь ими за ночлег и ус-
луги. Обладая неповторимым чувством юмора, он в то же время был 
до скрупулезности расчетлив и скорее жадноват, чем великодушен. 
Он умел считать и экономил на чем только мог. Но главное — он был 
до самозабвения трудолюбив. Как отмечает Ханс Рихтер, жизнь и ис-
кусство Швиттерса «были живым эпосом. Там всегда случалось нечто 
драматическое. Один день из жизни Швиттерса был богаче событи-
ями, чем вся Троянская война.  Если он не сочинял стихи, то клеил 
коллажи, если не клеил, то сооружал свою колонну, мыл ноги в той 
же воде, в которой купал своих морских свинок, грел в постели гор-
шок с клеем, кормил черепаху в ванне, которой редко пользовались, 
декламировал, рисовал, печатал, разрезал журналы, принимал дру-
зей, издавал журнал „Мерц“, писал письма, занимался любовью, на-
брасывал (заработка ради) для Гюнтера Вебера варианты печатных и 
рекламных изданий, учил начинающих художников академическому 
рисунку, писал ужасно плохие портреты (которые он любил) и потом 
разрезал их на куски и использовал в своих абстрактных коллажах, 
встраивал сломанную мебель в свои мерц-картины, кричал Хельмхен, 
своей жене, чтобы она следила за их сыном Леманом, приглашал дру-
зей на скудные обеды, а в промежутках между всем этим, где бы он ни 
шел или не стоял, не забывал подбирать и рассовывать по карманам 
выброшенные предметы… и все это с неослабевающей интенсивнос-
тью, живостью инстинкта и ума»1.

Принципы мерц-творчества, выработанные Швиттерсом в облас-
ти изобразительного искусства, он с той же последовательностью ис-
пользовал и в прозе. Свою задачу прозаика он видел не в том, чтобы 
«описать реальность посредством языка и материала», а в том, чтобы 
«найти реальность своего времени в языке и материале»2. Швиттерс 
считал, что только осознание собственной несвободы может привес-
ти человека к мысли о сопротивлении, бунте, революции. В том чис-
ле, если речь идет о художнике, и о революции в искусстве. Он умел 
выводить абстрактные понятия свободы и несвободы из самых раз-
ных сфер словоупотребления  — от возвышенно-романтической до 
банальной. Он строил композицию своих текстов и «антитекстов» в 
соответствии с «абстрактными законами» жанра, согласно которым 
художественность произведения зависит не от так называемого со-
держания, а от того, как определенные содержательные элементы 
(на его языке — материал) группируются, сопоставляются, повторя-
ются, дополняют друг друга с целью как можно полнее выразить то 
или иное абстрактное понятие — любовь, отчаяние, ненависть, за-
висимость, свободу, т. е. то, что, по его мнению, и составляет истин-

1 Richter H. DADA — Kunst und Antikunst. Köln, 1964. S. 145.
2 Lach F. Vorwort // Schwitters K. Das literarische Werk. Band 2. Prosa 1918—

1922. Köln, 1974. S. 7.



В. Д. Седельник90

ное содержание искусства. Главные приметы его прозы — соедине-
ние несоединимого, лирических пассажей с фрагментами разговор-
ного языка, ироническая игра со словом, пародия, шарж, насмешка, 
включая автошарж и насмешку над собой и собственными творения-
ми. В попытке освободиться от окостеневших форм и формул слово-
употребления он одним из первых стал использовать тривиальный, 
банальный материал, подобранный, как и компоненты его изобрази-
тельных коллажей, на «свалке» повседневной языковой практики. 

В качестве образца его ранней прозы можно привести текст «Лу
ковица» («Die Zwiebel», 1919) с подзаголовком «мерц-стихотворение 
8». Это пародия на народную сказку (или религиозную легенду) о 
смерти и воскрешении. Протагонист в этом тексте сам руководит сво-
ей казнью, приказывает бестолковому королю, что он должен делать, 
дает советы присутствующему при этом врачу, звонит по телефону 
опаздывающему на экзекуцию мяснику-палачу, поддразнивает при-
нцессу, комментирует весь ход казни на плахе, описывает свои ощу-
щения даже после того, как треснул и разлетелся на куски его череп. 
В конечном счете казненный оживает, зато король гибнет, и народ 
ликует и славит воскресшего героя. Весь текст, и без того кишащий 
нелепостями, то и дело перемежается данными в скобках и не имею-
щими непосредственного отношения к нему высказываниями, заимс-
твованными из языка повседневного общения, рекламных объявле-
ний, газет, журналов, книг и т. д.: «вера, надежда, любовь», «настоя-
щие брюссельские кружева ручной работы», «отныне и вовеки веков», 
«храни, что имеешь», «искусство счастливой жизни в браке», «голо-
суйте за социалистов», «папка-регистратор Ефима Голышева», «рай в 
шалаше», «социализм — это труд» и т. д. Читатель неотступно и на-
стойчиво «остраняется» от «содержания» текста, ему ни на минуту не 
позволено воспринимать текст всерьез, он должен отдавать себе отчет 
в том, что присутствует при разрушении автором канонических об-
разцов повествования. 

И все же такого рода тексты вряд ли можно без оговорок назвать 
«антитекстами», ибо они несут в себе определенную, иронически 
преломленную информацию. К «антитекстам», пожалуй, следовало 
бы отнести плакатные и буквенные стихотворения Рауля Хаусмана, 
который довел начатые Хуго Баллем в Цюрихе звуковые стихотво-
рения до крайней степени абстрактности. В этом же направлении 
и тоже, как и Хаусман, до конца (до конца жизни и до предела не-
понятности) шел и Швиттерс. Хаусман напрямую соотносил звуко-
вое стихотворение, состоящее «из чистых, не нагруженных смыслом 
знаков различения», т. е. фонем, с методом коллажа в изобразитель-
ном искусстве. В том и другом случае налицо попытка вырваться из 
плена грамматики, синтаксиса, правил стихосложения и, собствен-
но, жизнеподобия, диктата натуры, чтобы с помощью «первоэлемен-
тов искусства» (буква, слог, слово, линия, цвет) создавать совершен-
но новые произведения. Вслед за А. Крученых с его «дыр бул щил» 



Тексты и «антитексты» Курта Швиттерса 91

и абсолютно независимо от него Р.  Хаусман создал свою формулу 
«праязыка»: 

Fmsbwtözäu pggiv — ..? mü
Швиттерс использовал ее в своей знаменитой «Прасонате» (Ur

sonate), работу над которой он начал в 1921 году. Великолепный ана-
лиз этого единственного в своем роде интермедиального произведе-
ния дал Хельмут Хайсенбюттель1. Он подчеркнул, что по своей по-
этике «Прасоната», состоящая из букв, слогов и обрывков слов, но-
сит позитивный и конструктивный характер и противостоит много-
численным негативистским экспериментам мерц-поэта. Ее отлича-
ет продуманная до мелочей музыкальная композиция. Особенность 
«Прасонаты» в том, что в ней, как и в звуковых стихотворениях Балля, 
например, сталкиваются и состязаются два уровня —  музыкальный и 
литературный.  Хайсенбюттель полагает, что ни один из них не полу-
чает окончательного превосходства. Мне же представляется, что, в от-
личие, например, от «Караванов» Балля, музыкальность у Швиттерса 
вытесняет собственно литературный смысл, делая партитуру закон-
ченным «антитекстом». Музыкальностью он как бы компенсирует от-
сутствие литературного смысла, возлагая именно на нее дадаистское 
выведение «смысла из бессмыслицы» (Sinn aus Unsinn). 

Сам Швиттерс в 1926 году в письме к К. Дрейер, пропагандировав-
шей его творчество в Америке, писал о своей «сонате», тогда еще не 
опубликованной, подчеркивая не только ее продуманную структуру, 
но и наличие в ней вполне определенного смысла. «Вся соната пост-
роена всего лишь на девятнадцати различных мелодиях. Отдельные 
мелодии я обозначил на полях красными цифрами. Мелодии все вре-
мя повторяются, меняются, длительность сонаты составляет 55 минут. 
Деление на основные части также помечено на полях красными вер-
тикальными штрихами. Для удобства вся соната разделена на 26 не-
больших частей, отмеченных буквами от A до Z. Если вы всмотритесь 
в нумерацию на полях сонаты, то сможете легко обнаружить смысл в 
ее сжатых и развернутых, простых и сложных частях»2.

Обратим внимание: Швиттерс призывает искать смысл или содер-
жание своего сочинения не в «тексте» как таковом, не в партитуре, а в 
том, как она организована, в ее структурном соответствии музыкаль-
ному, а не литературному произведению. 

Известно, что Хаусман вел многолетнюю полемику со Швиттерсом, 
упрекая последнего в том, что он не только использовал хаусманов
скую «формулу праязыка» (Швиттерс этого не отрицал), но и банали-
зировал и исказил ее (окончательно помирились бывшие друзья-да-
даисты только на исходе Второй мировой войны). Формула Хаусмана 

1 Heissenbüttel H. Versuch űber die Lautsonate von Kurt Schwitters. Abhandlun
gen der Klasse der Literatur. Akademie der Wissenschaft und der Literatur, Mainz. 
Wiesbaden, 1983. 

2 Schwitters K. Wir spielen, bis  uns der Tod abholt. S. 107.



В. Д. Седельник92

состоит из труднопроизносимого скопления согласных. Благодаря 
тому, что Швиттерс разбавил эти скопища гласными, их стало не толь-
ко легче произносить, но и появилась возможность добиваться опре-
деленной мелодичности:

Fümms bö wö tää zää Uu,
Uu zee wee bee fűmms.
rakete rinnzekete
rakete rinnzekete
rakete rinnzekete
rakete rinnzekete
rakete rinnzekete
rakete rinnzekete
Beeeeee 
bö… и т. д. 

Длинные цепи фонем Швиттерс, следуя принципу контрапункта, 
чередует с короткими, иногда завершает эпизод одной фонемой. В чет-
вертой части сонаты ритм военного марша (восьмикратное повторение 
фонем «grimm glimm gnimm bimbim») сменяется на более мягкий:

Tilla loola luula loola
Tilla luula loola luula
Tilla loola luula loola
Tilla luula loola luula

Иногда цепи фонем, указывает в пояснениях Швиттерс, нужно за-
вершать пением. Во второй и третьей частях сонаты он имитирует  
«языки природы»  — от хриплых криков попугая до трелей певчих 
птиц:

Züuuu üuu
züuuu aauu
züuu üuu
züuu Aaa

В пояснениях к способу декламации своего сочинения Швиттерс 
пишет: «Разумеется, в записи можно дать только очень неполное пред-
ставление о звучании сонаты, как и в каждой нотной записи, тут воз-
можны разные интерпретации, здесь, как и при любом чтении, нуж-
но обладать фантазией, если хочешь правильно понять прочитанное. 
Умственная работа требует большей концентрации читающего, неже-
ли вопросы или бездумная критика. Право на критику имеет лишь 
тот, кто все понял. Сонату лучше услышать, чем прочитать. Поэтому я 
сам с удовольствием выступаю с публичным чтением сонаты»1.

1 Цит. по: Heissenbűttel H. Op. cit. S. 14.



Тексты и «антитексты» Курта Швиттерса 93

Ханс Рихтер, вспоминая о публичном исполнении Швиттерсом 
своей «Прасонаты» в доме госпожи Киппенхойер в Потсдаме при-
мерно в 1925 году, подчеркивает недюжинное мастерство Швиттерса-
исполнителя. Послушать скандально известного поэта собрались «луч-
шие люди города», в большинстве своем генералы в отставке и другие 
«высокопоставленные» лица. Швиттерс начал шипеть, кряхтеть и ре-
веть перед публикой, совершенно чуждой авангардистским экспери-
ментам. Сначала слушатели пришли в полное замешательство. Но ми-
нуты через две шок прошел. Еще две минуты присутствовавшие воз-
держивались от протеста из уважения к хозяйке весьма приличного 
дома. Но внутреннее напряжение нарастало и прорвалось в неудер-
жимом смехе, в оргии хохота. «Благородные пожилые дамы, чопор-
ные генералы кричали, задыхаясь от смеха, хлопали себя по ляжкам, 
заходились кашлем»1. Но это совершенно не мешало Швиттерсу. Он 
лишь до предела усилил голос, чтобы перекричать приступ смеха в 
публике, и хохот превратился как бы в аккомпанемент его соло. Смех 
прекратился так же внезапно, как и возник. Швиттерс дочитал свою 
«сонату» до конца. «Результат был фантастический. Те же генералы, 
те же богатые дамы, только что помиравшие со смеху, подходили к 
Швиттерсу со словами благодарности и восхищения, почти заикаясь 
от восторга. В них пробудилось нечто, чего они и сами не ожидали — 
огромная радость»2. 

Швиттерс, как в свое время Хуго Балль при чтении «Караванов» в 
цюрихском «Кабаре Вольтер», завоевал публику модуляциями своего 
голоса, возможностями своего голосового аппарата. Слушатели ста-
ли в конце концов воспринимать его «звуковую поэму» как музыку, 
вызывающую определенные эмоции. Он завоевал их не «содержани-
ем» своего творения, а чем-то иным, что составляло суть как мерц-
искусства, так и дада, и что побуждало и побуждает реципиентов и 
исследователей этого интермедиального художественного направле-
ния, изначально тяготевшего к созданию «совокупного художествен-
ного произведения» (Gesamtkunstwerk), выводить «смысл из бессмыс-
лицы».

Повторю в заключение: Швиттерса в его экспериментах с образом, 
словом, слогом, буквой, цифрой интересовала не только оптическая, 
визуальная сторона (как, например, Хаусмана), но и акустическая, зву-
ковая, поэтому он уделял существенное внимание ритму музыкально-
го и языкового ряда, подчеркивая (в автокомментариях) взаимосвязь 
между ними и возможность их взаимодействия. Иногда  — как, на-
пример, в конкретистском, состоящем из одного, разбитого на слоги, 
слова, стихотворении «Сигары», особенно в исполнении самого авто-
ра, это получалось. Иногда — как в чисто буквенных или цифровых 
опусах — нет. 

1 Richter H. DADA — Kunst und Antikunst. Köln, 1964. S. 144.
2 Ibid. S. 145.



В. Д. Седельник94

Возникает текстологическая проблема: считать ли цепочки слогов, 
не складывающиеся в понятные слова и не соотносящиеся непосред
ственно с внеязыковой действительностью, текстами? Не беру на себя 
смелость дать окончательный ответ. Если понимать текст как некое 
сплетение знаков, букв или цифр, фиксирующее то или иное речевое 
высказывание, даже крайне абстрактное и трудное для понимания, то 
вряд ли. Если же текстом считать любой речевой отрезок, даже «прос-
той, как мычание», — от фонемы и морфемы до связного рассказа или 
целого романа, — то почему бы и нет. Я, однако, придерживаюсь мне-
ния, что тут — по аналогии с дадаистским «антиискусством» — право-
мернее было бы говорить об «антитексте», ибо именно в таких аван-
гардистских экспериментах энергия деструкции подавляет и вытес-
няет момент созидания.

Zusammenfassung

Texte und «Antitexte» von Kurt Schwitters
Die Frage, ob Ansammlungen von unsinnigen Wörtern und Reihungen 

von Silben, Buchstaben und Ziffern, die zur außersprachlichen Wirklichkeit 
keine Beziehung haben, als ‚Texte’ zu bezeichnen sind, wurde besonders 
aktuell in den Experimenten der radikalen Avantgarde am Anfang des 20. 
Jahrhunderts. Am Beispiel des dichterischen Werkes von Kurt Schwitters 
wird die These entwickelt, daß seine lettristischen Gedichte, in erster Linie 
die sogenannte «Ursonate», ebenso wie ähnliche Elaborate von Hugo Ball, 
Raoul Hausmann oder A. Kručenych, analog zur dadaistischen Antikunst 
als ‚Antitexte’ bezeichnet werden können.



Ю. В. Каминская
(Санкт-Петербургский государственный университет)

Поэзия между изобразительным искусством 
и музыкой.  

Об интермедиальности современной 
экспериментальной литературы

В истории культуры наиболее решительные поэтические экспери-
менты нередко связывали с представлениями о вырождении литера-
туры, ее близящейся гибели или уже наступившей смерти. Вместе с 
тем именно опыт прошлого, в том числе и тоталитарного1, подсказы-
вает современным читателям и исследователям, что им стоит сохра-
нять самообладание, отказаться от мрачных прогнозов и смотреть на 
современную литературу как на живое существо, не намеревающееся 
покидать наш мир посредством пугающих опытов. Антропоморфный 
образ литературы оказывается плодотворным и в дальнейших, опти-
мистичных рассуждениях о роли экспериментальной литературы в 
обществе и художественных процессах. Он позволяет заметить, что 
с помощью радикальных экспериментов словесность пытается искать 
ответы на вопросы, издавна интересующие человека применительно 
к собственной особе. Одну из наиболее сжатых формулировок этих 
вечных вопросов можно найти в поэтическом наследии Августа фон 
Платена (1796—1835)2:

...Was ich soll? Wer löst mir je die Frage?
Was ich kann? Wer gönnt mir den Versuch?
Was ich muß? Vermag ich‘s ohne Klage?
So viel Arbeit um ein Leichentuch?..
					     1822

1 Известно, что тоталитарные режимы всех мастей проявляли особенную 
жестокость по отношению к приверженцам наиболее последовательных и 
радикальных художественных экспериментов.

2 Platen, August Graf von. Noch im wollustvollen Mai des Lebens... // Ders.Werke 
in zwei Bänden. Bd. 1: Lyrik / Hrsg. von Kurt Wölfel und Jürgen Link. München, 
1982. S. 47.



Ю. В. Каминская96

И все же, несмотря на очевидную укорененность эксперименталь-
ной традиции, ее современные проявления подчас не принимают 
всерьез как неподготовленные читатели, так и опытные специалисты. 
Этой вариации художественного творчества нетрудно вменить в вину 
многое, например, излишне настойчивое размывание всяческих гра-
ниц или чрезмерность в борьбе с традиционными представлениями об 
искусстве и его разновидностях. Если речь идет об экспериментальной 
поэзии, особенно заинтересованной в опробовании необычных худо-
жественных возможностей, то к имеющимся направлениям критики 
добавляются принципиальные сомнения. На первый взгляд не всегда 
вполне ясно, являются ли рассматриваемые объекты литературными 
произведениями и предметами искусства в самом общем смысле.

Такие сомнения можно коротко выразить словами: «Если это ли-
тература и искусство, тогда что же такое литература и искусство». 
Восприятие подобного рода может оказаться продуктивным, посколь-
ку обращает наше внимание на неопределенность и проблематич-
ность ключевых понятий. В этом отношении литературоведы занима-
ют более выигрышную позицию. Ведь научное утверждение, что ли-
тература не является тем, чем ее традиционно принято было считать, 
сохраняет свою актуальность вот уже около ста лет1. Как радикальные 
поэтические эксперименты, так и научные построения беспрестанно 
меняют представления о том, что можно подразумевать под словом 
«литература», обнаруживая пропасти между предлагаемыми ответа-
ми и мнениями, бытующими в наиболее широких слоях читающей 
публики. 

К сожалению, очевидное родство практического и теоретического 
дискурсов не уберегает от сложностей в работе с произведениями эк-
спериментальной поэзии. Она по-прежнему в значительной степени 
остается подтверждением шаблонного представления о «литературе 
как провокации литературоведения». Замечено, что обычные спосо-
бы изучения при работе с экспериментальными текстами обнаружи-
вают недостаточную продуктивность. Произведения, возникающие 
на границе литературы и музыки, литературы и живописи, графики 
или скульптуры, тексты так называемой «Unsinnpoesie», выходящие 
за пределы рационально понимаемого языка, трудно классифициро-
вать. Зачастую их невозможно и трактовать определенным образом. 

1 Еще русская формальная школа, разрабатывая центральное для себя по-
нятие «литературности», стремилась превратить словесность из устойчивого 
предмета в изменчивую субстанцию. Таким образом, формализм, возникнув 
как осмысление новаторской практики исторического российского авангар-
да (см. подробнее: Горных А. А. Формализм: от структуры к тексту и за его 
пределы. Минск, 2003. С. 48 и далее), начал борьбу с застывшими представ-
лениями о литературе, то есть предстал в той же роли, в которой выступала 
и выступает экспериментальная поэзия. Учитывая влияние формализма на 
последующее интернациональное развитие литературоведения, можно заме-
тить принципиальное родство практики и теории.



Поэзия между изобразительным искусством и музыкой 97

Немецкоязычная «Unsinnpoesie», начиная с произведений Ганса 
Сакса (1494—1576), собрана в антологию Клауса Петера Денкера, ко-
торый в своих научных построениях опирается на известную работу 
Йохана Хёйзинги «Homo ludens. Опыт определения игрового элемен-
та культуры» (1938)1. По сравнению с мимолетным акустическим твор-
чеством, результаты которого не всегда фиксируют, благодаря боль-
шей доступности материала лучше изучена поэзия, возникающая на 
границе с изобразительными искусствами2. В зависимости от выбран-
ного определения к этой категории относят различные произведе-
ния. Известный историк экспериментальной поэзии Джереми Адлер, 
организовавший совместно с Ульрихом Эрнстом в конце 1980-х годов 
выставку «Text als Figur. Visuelle Poesie von der Antike bis zur Moderne», 
приводит в своих работах удивительные находки. Среди них поэти-
ческий текст Феокрита «Бабочка», возникший около 300 года до н. э.3

Попытки найти наиболее точные определения вариантам экспе-
риментальной поэзии не проистекают из представлений о существо-
вании отчетливых границ между явлениями. Разделяющие их линии 
условны. Более того, в большинстве случаев признаки названных раз-
новидностей сосуществуют в пределах одного произведения, так что 
при попытках классификации речь может идти лишь о превалирова-
нии одного из признаков по сравнению с другими. 

Для подтверждения этого тезиса предлагаю заглянуть в, возмож-
но, самую новую немецкоязычную антологию экспериментальной, в 
частности визуальной, поэзии. Сборник, подготовленный Гюнтером 
Валластером и опубликованный в Вене в конце 2006  года, включа-
ет работы австрийских визуалистов и нескольких русскоязычных ав-
торов. Участники антологии, иронически имитирующей форму спра-
вочника или словаря, представлены в алфавитном порядке соответс-
твенно начальным буквам их имен, а не фамилий. 

Синтез «Unsinnpoesie» и исключительно визуального творчества, 
не допускающего прочтения вслух, нетрудно разглядеть, например, 
в работе Кристины Хубер «… укладывающиеся строки»4. На одной 

1 Dencker K. P. Einleitung // Deutsche Unsinnpoesie / Hrsg. von K. P. Dencker. 
Stuttgart, 1995. S. 5—16.

2 Приведу одно из ее определений, предложенных Денкером в поисках 
наиболее точной дефиниции: «Визуальная поэзия — это взаимосвязь изоб-
разительного искусства и литературы, изображения и текста, фигуративных 
и семантических элементов, это связь обеих форм искусства в одной меж-
предметной плоскости…». См.: Денкер К. П. Визуальная поэзия: свободы и 
проблемы жанра // Точка зрения. Визуальная поэзия: 90-е годы / Отв. ред. 
Д. Булатов. Калининград; Кёнигсберг, 1998. С. 13—15. С. 15.

3 Адлер Дж. Непрерывность традиций визуальной поэзии. Типология и 
систематика фигурных стихов // Точка зрения. Визуальная поэзия: 90-е годы. 
С. 16—23. С. 17.

4 Huber Chr. «... zeilen, die sich legen» // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell 
Interkulturell / Hrsg. von G. Vallaster. Wien, 2006. unpag.



Ю. В. Каминская98

стороне разворота — выстроившиеся в ряды знаки. Они энергично 
нанесены рукой, которая кажется привычной к подобному письму. 
Перед читателем/зрителем оказывается распространенный в разных 
странах вариант визуальной поэзии, а именно т.  н. «стихи на неиз-
вестном языке». Они обнаруживают, что сообщение может состояться 
даже в том случае, когда понимание текста в привычном смысле ока-
зывается невозможным. Если всмотреться в знаки, можно понять, ка-
кие чувства испытывал автор сообщения, не отвлекаясь на значения 
слов и логику высказываний. Можно даже придумать текст, отражаю-
щий сообщение на родном для читателя языке. В работе Хубер сим-
волы, как будто проступающие сквозь белую страницу, дополнены па-
раллельными рядами, позволяющими увидеть жизнь сообщения во 
времени. Их образуют полосы сухой скошенной травы, которая пос-
тепенно становится все более зримой, и изображение едва заметного 
природного рисунка на древесной поверхности. Пространственное 
измерение остается совершенно неопределенным: никто не знает, от-
куда взялось письмо на незнакомом языке, где на нем говорят или го-
ворили, на какой почве росли трава и деревья. 

Чтобы подтвердить тезис о расплывчатости границ между акусти-
ческой и визуальной поэзией, можно заглянуть в работы Кристиана 
Футшера1. Его произведения оформлены в виде нот и сопровожда-
ющих песенных текстов. Известно, что на презентации антологии 
Гюнтера Валластера в Австрии Футшер пел собственные визуальные 
стихи, кажется, не обращая особенного внимания на дефиниторную 
сторону вопроса.

Таким образом, аспект интермедиальности при изучении экспери-
ментальной поэзии оказывается чрезвычайно важным. Это верно, если 
понимать термин «медиум» в широком смысле и считать отдельными 
медиумами и традиционно различаемые искусства2. Соответственно, 
интермедиальностью станут в таком случае отношения зависимости 
или единения продуктов и методов различных медиумов или реали-
зующаяся возможность переноса атрибутов одних медиумов в сферы 
других3. При подобном способе рассмотрения представляется очевид-
ным, что экспериментальная поэзия предлагает исследованию интер-
медиальности богатый материал для осмысления.

В широком спектре современной экспериментальной поэзии най-
дутся произведения, отражающие попытки сближения литературы с 

1 Futscher  Chr. lieder gut // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell Inter
kulturell. unpag.

2 См. о заметной проблематичности термина «медиум», например: Wolf W. 
Intermedialität // Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Stuttgart; Weimar, 
2001. S. 284—285. Hier S. 284.

3 См.: Köster  W. Intermedialität // Metzler Lexikon Kultur der Gegenwart. 
Themen und Theorien, Formen und Institutionen seit 1945. Stuttgart; Weimar, 
2000. S. 232—234.



Поэзия между изобразительным искусством и музыкой 99

разными искусствами1. Сближение с фотографией нетрудно заметить 
в работах Лизль Уйвари. На листе, завершающем ряд ее произведе-
ний2, читатель обнаружит фотографическое изображение мешков c 
цементом, напоминающих рулоны бумаги с нанесенными на них ие-
роглифами. Над снимком расположено дополнение  — фотография 
верхушек растений, линии которых повторяют и развивают линии 
упорядоченных знаков, придавая им элемент хаотичности и того, что 
хорошо отражает немецкое слово «wuchern». Синтез литературы и 
графического искусства можно разглядеть в работах Герхарда Рюма, 
рисующего буквы и пейзажи из слов3.

Рассматривая некоторые работы, удается легко определить, какой 
медиум доминирует. В иных случаях отчетливое утверждение подоб-
ного рода невозможно. Об этом свидетельствуют упомянутые работы 
Рюма. В них графическая и вербальная стороны сообщения не толь-
ко неразделимы, но и одинаково важны, подобно музыке и поэзии 
в интермедиальном феномене классического романса или шире  — 
«Kunstlied». 

Экспериментальная поэзия помогает наблюдать и так называемую 
«явную интермедиальность» (manifeste Intermedialität), позволяющую 
увидеть отдельные элементы приходящих в соприкосновение медиу-
мов. О таком виде интермедиальности рассуждают, например, в связи 
с кинематографом как единением различимых медиумов, в частнос-
ти — зримых подвижных изображений, вербального, «драматическо-
го» текста и музыки. В рассматриваемой антологии можно легко най-
ти примеры, свидетельствующие об интермедиальности подобного 
рода. 

«Скрытая интермедиальность» (verdeckte Intermedialität)4 подра-
зумевает едва различимое слияние медиумов. При этом обычно эле-
менты одного из медиумов растворяются в элементах доминирующе-
го начала. Эту разновидность интермедиальности обнаруживают в 
имитациях одного медиума другим, если, например, литературный 
текст благодаря ряду особенностей приближается в своем построении 
к музыкальному произведению. Подобную имитацию в антологии 
представляет собой работа Ангелики Кауфман «Границы алфавита»5. 
Сфотографированные черные объемные геометрические фигуры рас-
положены на белом листе линией таким образом, что при рассматри-

1 Так, визуальная поэзия сближается с архитектурой в творчестве, напри-
мер, представленного в сборнике Хайнца Гаппмайра.

2 Ujvari L. «tokio banane»; «tokio zement» // Grenzüberschneidungen. Poesie 
Visuell Interkulturell unpag.

3 Rühm  G. Visuelle Poesie // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell Inter
kulturell unpag.

4 См. об этом разделении: Wolf W. Intermedialität // Metzler Lexikon Literatur- 
und Kulturtheorie. S. 284—285. Hier S. 284.

5 Kaufmann A. Grenzen des Alphabets // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell 
Interkulturell. unpag.



Ю. В. Каминская100

вании фигур слева направо каждый следующий «знак» оказывается 
ближе к читателю, который, досмотрев линию до конца, вновь воз-
вращается к ее началу и оказывается обречен на блуждание взглядом 
в пределах одной «строки». Другой, иронический пример имитации 
медиума, в данном случае рисунка, предлагает Гюнтер Валластер. 
Если не искать в его произведениях следов литературы, то трудно за-
метить, что рисунки составлены из букв1. Обычно для распознавания 
растворенного медиума читатель нуждается в своего рода подсказке. 
Таковой может оказаться среди прочего тематизация соответствую-
щего медиума, как в «Докторе Фаустусе» Томаса Манна (1947), или 
указание на особый жанр — как в «симфониях» Андрея Белого. В слу-
чае с рассмотренными визуальными произведениями подсказкой ока-
зывается сам факт расположения работ в поэтической антологии, по-
буждающий читателя вспомнить о том, что ему известно о феномене 
поэзии, а также о ее связях с другими искусствами.

Истоки теоретических размышлений о том, что позднее было на-
звано интермедиальностью, можно обнаружить еще в теоретических 
построениях Лессинга в его знаменитом «Лаокооне» (1766) или в 
представлениях о «прогрессивной универсальной поэзии», сформули-
рованных Фридрихом Шлегелем на страницах журнала «Athenäum»2 
(1798—1800). С другой стороны, практическое освоение того же круга 
вопросов происходило на протяжении истории культуры значитель-
но дольше — в рамках экспериментальной поэзии, активность кото-
рой то возрастала, то затухала, в зависимости от потребностей куль-
туры.

Особенно активные и многочисленные попытки создавать произ-
ведения на границах литературы и изобразительных искусств или ли-
тературы и музыки отмечают переломные периоды в истории куль-
туры, смены ориентиров и перспектив, переоценки традиционных 
ценностей, то есть времена, когда несамостоятельность отдельных 
искусств, напоминающая некоторую беспомощность, становится на-
иболее очевидной. Периоды активизации радикальных интермеди-
альных экспериментов повторяются не только потому, что эпохи рез-
ких перемен наступают вновь и вновь. Причина, несомненно, кроет-
ся и в принципиальной несамостоятельности человеческих органов 
чувств. Можно утверждать, что они стремятся к наиболее органич-
ному взаимодействию друг с другом, а также с интеллектом и эмо-
циями, если две сферы, названные последними, вообще правомер-
но рассматривать по отдельности. В связи с этим неудивительно, что 
особенно заметные попытки обратиться к нескольким органам чувств 
одновременно осуществляют именно в рамках поэзии, которая, если 
согласиться с одним из основоположников «новой критики» Клинтом 

1 Vallaster G. SOLOS // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell Interkulturell. 
unpag.

2 Athenäumsfragment Nr. 116: «progressive Universalpoesie».



Поэзия между изобразительным искусством и музыкой 101

Бруксом (1906—1994), главным образом призвана хранить единство 
нашего мировосприятия1. 

И визуальная, и акустическая поэзия, а также феномены, располо-
женные на границе этих разновидностей радикальных поэтических 
экспериментов, воплощают литературный поиск новых выразитель-
ных возможностей, поиск новых форм творчества и новых ролей, ко-
торые могло бы играть искусство. Прежде всего, как и в предшеству-
ющие периоды, одна из важнейших функций, которые пытается вы-
полнять современная экспериментальная поэзия, сводится к расши-
рению потенциала литературы и ее границ благодаря обращению к 
другим медиумам. 

Вместе с тем, как можно заметить при рассматривании произведе-
ний, экспериментальная поэзия почти всегда — метапоэзия. Ей в осо-
бенной мере свойственна автореференция. Произведения, в большей 
или меньшей степени, отражают себя, то есть представляют собой то, 
о чем сами же и повествуют2. 

В ХХ и нынешнем столетии автореференция характеризует огром-
ное количество произведений. Несомненно, что такое изменение в 
общей картине литературного процесса связано с разрушением тра-
диционных представлений об искусстве и литературе, с интенсивны-
ми поисками новых представлений и с усилившейся в связи с этим са-
морефлексией художественного творчества. Вероятнее всего, именно 
этот фактор, наряду с очевидным разрушением целостности мировос-
приятия, стал основной причиной расцвета экспериментальной поэ-
зии в ХХ и начавшемся ХХI веках.

Поэзия между музыкой и изобразительными искусствами являет-
ся сферой, в которой литература обладает благоприятными услови-
ями для самонаблюдения как необходимой основы автореференции 
и саморефлексии, ведь всякое осмысление себя начинается с осозна-
ния собственных пределов. Поскольку благодаря экспериментальной 
поэзии литература проникает в пространство собственных границ с 
другими искусствами, возникающие таким образом условия для са-
монаблюдения можно считать оптимальными. Однако они, к сожале-

1 См. работу Клинта Брукса «Хорошо вылепленная урна» (1947): Brooks C. 
The well wrought urn. Studies in the structure of poetry. N. Y., 1947.

2 См. определение автореференции: Hermann  I. Selbstreferenz // Metzler 
Lexikon Kultur der Gegenwart: Themen und Theorien, Formen und Institutionen 
seit 1945. Stuttgart; Weimar, 2000. S. 466—467. Автореференция остается од-
ной из центральных категорий литературных текстов со времен Фридриха 
Шлегеля, который полагал, что непрекращающаяся саморефлексия призвана 
выявлять присущий произведению характер иллюзии. Разумеется, произве-
дения, содержащие «сообщения о самих себе» или являющиеся прежде всего 
именно такими сообщениями, появлялись и задолго до возникновения ро-
мантизма. Одними из самых знаменитых примеров прозы такого рода стали 
«Хитроумный идальго Дон Кихот Ламанчский» (1615) Мигеля де Сервантеса 
и «Жизнь и мнения Тристрама Шенди, джентльмена» (1760—1767) Лоренса 
Стерна.



Ю. В. Каминская102

нию или к счастью, не являются достаточными. Как продемонстри-
ровал современный классик социологии культуролог Никлас Луман 
(1927—1998) в работе «Общество как социальная система», никакое 
самонаблюдение не может быть достаточно полным1. Система, в на-
шем случае — литература, наблюдает себя «как некий предмет своего 
собственного познания, однако в процессе операций оно не способно 
заставить само наблюдение влиться в данный предмет, поскольку это 
бы его изменило и потребовало бы другого наблюдения»2. Поэтому, 
как утверждает Луман, «всякое самонаблюдение обусловлено наличи-
ем слепого пятна. Наблюдение возможно лишь потому, что оно не 
может видеть свое видение»3. Можно попытаться прояснить смысл до-
вольно пространных логических построений Лумана с помощью пер-
сонификации: «Наблюдающий может видеть себя, но не может видеть 
своего наблюдения». Соответственно, и достаточно полное самона-
блюдение литературы невозможно.

С помощью экспериментальной поэзии литература пытается вый-
ти за пределы словесно выразимого и вместе с тем за пределы соб
ственных возможностей. Она балансирует на линиях границ, но, ра-
зумеется, не может «über den eigenen Schatten springen». Вероятно, 
именно поэтому в акустических произведениях так много молчания, 
а в визуальных — белых и черных поверхностей. В частности, удач-
ной иллюстрацией представлений Лумана о непременном наличии 
слепого пятна в сфере самонаблюдения может стать работа Гюнтера 
Валластера «взгляд в зельц»4. В ней словесное желе, кажется, враща-
ется вокруг вакуума, отмечающего сферу невозможного. 

Применительно к обществу Луман выдвинул и обосновал «тезис 
об избыточности возможностей самонаблюдения и самоописания»5, 
поскольку они не могут приводить к совершенствованию. История 
культуры со всей очевидностью обнаруживает, что и соответствующие 
операции, осуществляемые литературой, не приводят к большему со-
вершенству. В этом отношении, если принимать всерьез деклариру
емую задачу современного искусства — быть оазисом отсутствия праг-
матичности в прагматичном мире, экспериментальная поэзия может 
предстать действительным воплощением этих представлений, ведь ее 
основные задачи, связанные с саморефлексией и совершенствованием 
литературных возможностей, не выполнимы.

Однако несмотря на это, если гипотеза Лумана о рефлексивной са-
моотнесенности верна, в коммуникации всегда будут «коммунициро-

1 «Никакое самонаблюдение, следовательно, не способно охватить всю 
действительность системы, осуществляющей самонаблюдение»  — Луман Н. 
Общество как социальная система. М., 2004. С. 90—91.

2 Луман Н. Общество как социальная система. С. 11.
3 Там же.
4 Vallaster  G. blick in aspik // Grenzüberschneidungen. Poesie Visuell 

Interkulturell / Hrsg. von G. Vallaster. Wien, 2006. unpag.
5 Луман Н. Указ. соч. С. 93.



Поэзия между изобразительным искусством и музыкой 103

вать и о самой коммуникации»1 и коммуникация всегда будет «спо-
собна ретроспективно корректировать себя»2. Применительно к ли-
тературе это могло бы означать, что потребность в самонаблюдении 
и саморефлексии вновь и вновь будет приводить к активизации экс-
периментальной поэзии как явления на границах литературы и дру-
гих искусств, усовершенствование же прежде всего будет сводиться к 
«ретроспективной корректуре», то есть к необходимому и продуктив-
ному расшатыванию сложившихся канонов и традиций.

Zusammenfassung

Poesie zwischen bildender Kunst und Musik.  
Zur Intermedialität  der modernen  

experimentellen Literatur
In der zeitgenössischen experimentellen Poesie spielt der Aspekt der 

Intermedialität eine wesentliche Rolle. Der Begriff «Medium» wird hier 
im weiten Sinne verstanden. Entsprechend wird als Intermedialität das 
Abhängigkeits-, Mischungs- oder Transformationsverhältnis zwischen 
Produkten und Verfahren unterschiedlicher Medien gesehen. Die the-
oretische Basis der Beobachtungen bilden die Vorstellungen Niklas 
Luhmanns von der Selbstbeobachtung der Systeme, die seiner Arbeit 
«Gesellschaft der Gesellschaft» (1997) entnommen sind. Bestätigungen 
unserer Gedankengänge lassen sich in der wohl neuesten deutschsprachi-
gen Anthologie experimenteller Poesie (Grenzüberschneidungen. Poesie 
Visuell Interkulturell / Hrsg. von G. Vallaster, 2006) finden. 

1 Там же. С. 10.
2 Там же. 



Д. Е. Лисицына
(Санкт-Петербургский государственный университет)

Город как литературный топос  
в романе Германа Казака  

«Город за рекой»

В настоящей статье мы обратимся к роману немецкого писателя 
Германа Казака «Город за рекой», а именно к анализу некоторых ас-
пектов пространственной организации художественного мира данно-
го произведения, поскольку, как представляется, как раз своеобразие 
поэтики пространства обеспечивает этому роману особое место в кон-
тексте немецкоязычной литературы. В рамках данной статьи мы со-
средоточим наше внимание на том положении, что имеющая место 
в романе локализация «промежуточного царства» (места пребывания 
умерших) в городском пространстве является далеко не случайной и 
может быть напрямую соотнесена с авторской концепцией произведе-
ния. Город представляет собой один из наиболее распространенных 
топосов литературы, определенное дискурсивное единство, сформи-
ровавшееся на протяжении веков и впитавшее в себя множество раз-
личных коннотаций и ставших нормативными представлений. Для 
Германа Казака, во многом опиравшегося в своем творчестве на пред-
шествующую литературную традицию, важен и тот факт, что именно 
литература становится основным местом формирования «городского 
дискурса», существование которого позволяет автору романа исполь-
зовать ряд представленных в нем семантических комплексов для 
конструирования собственного пространства, т. е. он придает этому 
дискурсу функциональность. Соответственно мы  постараемся пока-
зать, каким образом  некоторые составляющие городского дискурса 
интегрируются в общую ткань произведения и служат для создания 
уникального пространства «промежуточного царства», конечная цель 
пребывания в котором заключается в полном обезличивании челове-
ка, в отказе от самовыражения, в преодолении антропоцентричного 
взгляда на мир и постижении «простой сути вещей»1, что позволяет 

1 Дранов А. В. Реальность — величайшее чудо // Гелиополис: Утопия и ан-
тиутопия ХХ века. М., 1992. С. 15.



Город как литературный топос в романе Германа Казака. . . 105

приобщиться к космическому целому и включиться в общий процесс 
«регенерации духа». 

Конструируя пространство города в романе, Казак обращается к 
часто встречающемуся в литературе противопоставлению органиче
ски развившегося, вписанного в природный ландшафт города и го-
рода-конструкта, построенного по определенному плану, холодного, 
безразличного, предполагающего наличие абсолютной власти, доми-
нирующей и над городом, и над человеком — его обитателем. «Город 
за рекой» с его четким делением на зоны, районы, отсеки представ-
ляет собой именно город-конструкт, изначально оторванный от при-
родной жизни, являющийся продуктом интеллектуальной деятель-
ности, город, существование которого имеет определенную функци-
ональную предназначенность. Очевидно, что не только протагонист, 
но и любой житель города чувствует себя в подобном пространстве 
«бесприютно»1. Жан Бодрийяр, пытаясь охарактеризовать городскую 
среду, пишет следующее: «Город, городская среда — это одновремен-
но и нейтральное, однородное пространство безразличия, и простран
ство нарастающей сегрегации, городских гетто, пространство отвер-
женных кварталов, рас, отдельных возрастных групп: пространство, 
фрагментированное различительными знаками. Каждая практика, каж-
дый миг повседневной жизни отнесены посредством разнообразных 
кодов к определенному пространству-времени»2. Подобная характе-
ристика городской среды применима и к роману Казака: город по-
делён на районы, за которыми закреплено определенное количество 
жителей, более того, жители каждого района должны выполнять те 
или иные задачи (убирать улицы, работать на фабрике и т. д.), само их 
существование определяется выполняемой ими функцией. Так, Анна, 
возлюбленная Роберта, обитала в общей подвальной квартире, «где 
она была закреплена за соответствующей группой и включена в спи-
сок так называемых добровольных»3. В «городе за рекой» не придает-
ся никакого значения личным именам, каждый умерший заносится 
в список соответственно порядковому номеру прибытия в город; это 
приводит к тому, что имя, считающееся отражением глубинной сущ-
ности человека и, как полагают, оказывающее влияние на его судьбу, 
обесценивается и стирается из памяти самого его носителя. Главный 
отличительный признак, позволяющий идентифицировать какую-
либо личность,  — номер, нашитый на форменной одежде, которая 
также является знаком принадлежности к той или иной группе («На 
всех служащих были совершенно одинаковые форменные куртки в 
серую и желтую полоску; единственное, что их отличало — это наши-

1 Казак Г. Город за рекой // Гелиополис: Утопия и антиутопия ХХ века.  
С. 102.

2 Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. М., 2000. С. 156. (Курсив 
мой. — Д. Л.)

3 Казак Г. Город за рекой. С. 104.



Д. Е. Лисицына106

тые на правом рукаве эмблемы, соответствующие рангу и занимае-
мой должности»1). Для осуществления коммуникации город опериру-
ет лишь знаками и кодами — старухи с лейками в руках, женщины в 
простых платьях с кувшинами, мужчины в кожаных фартуках. Таким 
образом, «исходной матрицей городской среды» становится «реали-
зация некоторого отличия»2, которое, в свою очередь, является при-
знаком не отдельной личности, а группы. Такое положение вещей, 
безусловно, приводит к обезличиванию человека, превращающегося 
в тот или иной встроенный в общую систему механизм, в человека-
функцию. 

Вальтер Беньямин в своем эссе о Шарле Бодлере пишет об «утрате 
следов человека»3, растворившегося в толпе большого города, включа-
ясь тем самым в контекст рассуждений, имеющих место как в художе
ственной, так и в исследовательской литературе, согласно которым го-
род «является местом разрушения межчеловеческой коммуникации»4, 
местом тотального одиночества. Отдельная человеческая личность те-
ряется в городской толпе, в которой каждый индивид являет собой 
пример «бездушной изоляции»5, равнодушный к проблемам других, 
поглощенный своими интересами. Город становится одновременно и 
зоной абсолютной внутренней свободы, и пространством непреодо-
лимого одиночества. Ситуация одиночества, в которой оказывает-
ся каждый отдельный житель города, оставляет его один на один с 
миром, заставляет подвергаться его разрушительным воздействиям. 
Обезличиванию человека способствуют и сами городские простран
ства, представляющие собой нагромождение визуальности, предпола-
гающее бесконечную смену постоянно меняющихся образов, картин, 
впечатлений, вторгающихся в сознание человека, подавляющих его 
личность, затрудняющих процесс восприятия окружающего мира. По 
словам Георга Зиммеля, «взаимоотношения людей в больших горо-
дах отличаются ярко выраженным перевесом активности зрения над 
активностью слуха»6, нормальная человеческая коммуникация подав-
ляется непроницаемой массой городских пространств, человек оказы-
вается захваченным городом, растворяется в нем.   

Одной из неотъемлемых составляющих «городского дискурса», 
релевантной и для романа Казака, является представление о городе 
как о неком сценическом пространстве. В тексте Германа Казака те-
атральная сущность «города» не только не скрывается, а наоборот — 

1 Там же. С. 43.
2 Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. С. 157.
3 Беньямин В. Шарль Бодлер. Поэт в эпоху зрелого капитализма// Бень

ямин В. Маски времени. Эссе о культуре и литературе. СПб., 2004. С. 79.
4 Vietta  S.  Die literarische Moderne: eine problemgeschichtliche Darstellung 

der deutschsprachigen Literatur von Hölderlin bis Thomas Bernhard. Stuttgart, 
1992. S. 281.

5 Беньямин В. Шарль Бодлер. С. 111.
6 Цит по: Беньямин В. Шарль Бодлер. С. 83. (Курсив мой. — Д. Л.)



Город как литературный топос в романе Германа Казака. . . 107

акцентируется, выставляется напоказ, открывая полемику реальнос-
ти и видимости. Уже на первых страницах романа Роберт отмечает: 
«Кругом были одни только подобия домов, казавшиеся бутафорскими. 
Можно было подумать, что это какой-то мир декораций, как в фильме»1. 
Жители города, по мнению протагониста, «своим безжизненным ви-
дом напоминали картинки, вырезанные из рекламного каталога мод 
какого-нибудь салона готового платья»2, их действия часто носят ри-
туальный характер, как будто они, следуя замыслу неведомого драма-
турга, разыгрывают пантомиму. Апофеозом этой театральной деятель-
ности является повторяющийся через неопределенные промежутки 
времени парад мертвых, о котором Роберт пишет следующее: «Эти 
хлопки придавали действу, разыгравшемуся на четерехугольной аре-
не, видимость кукольного театра. Казалось, что внизу передвигаются 
марионетки кем-то поставленного спектакля, механические и лишен-
ные самостоятельных действий, покорные лишь жестам режиссера»3. 
Таким образом, можно утверждать, что театральность охватывает все 
формы социальной жизни города и городской архитектуры4, подчи-
няясь единому демиургическому замыслу «избавиться от природной 
субстанции вещей, заменив ее субстанцией синтетической»5, т. е. за-
мыслу универсализировать мир промежуточного царства, сделав его 
идеальным «зеркальным отражением» «бренного мира»6, показывая 
при этом всю свою искусственность, декоративность, давая понять 
обитателям города, что перед ними не жизнь, а лишь видимость жиз-
ни. Театральность «города» говорит и о наличии в «промежуточном 
царстве» особой инстанции власти, осуществляющей тотальный конт-
роль за всем происходящим, руководящей сценическим действом.

Создавая пространство «чистилища», Казак использует также и та-
кую составляющую дискурса «большого города», как представление 
об универсальности, всеохватности городского пространства, что под-
тверждается неопределенностью топографии «города за рекой», ее бе-
зымянностью: для характеристики тех или иных пространственных 
элементов автором вводятся лишь общие обозначения — площадь с 
фонтаном, площадь перед храмом, вокзал, трамвайная остановка, го-
родские ворота и т. д. 

Существование синтетического, универсального пространства 
смерти для представителей всего человечества лишает смерть ареола 
неповторимости, единичности, самобытности, она становится массо-

1 Казак Г. Город за рекой. С. 52. (Курсив мой. — Д. Л.)
2 Там же. С. 37.
3 Там же. С. 269.
4 См., например, описание площади Префектуры, на которой выстрое-

на специальная терраса для наблюдения за происходящим на площади, а 
приглашенным на «спектакль» выдают веер и театральный бинокль. Казак Г. 
Город за рекой. С. 263.

5 Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. С. 116.
6 Казак Г. Город за рекой. С. 310.



Д. Е. Лисицына108

вым явлением, судьбой, которую с тобой разделит всякий. Отсюда не 
раз повторяемое Казаком определение — «будничный город за рекой» 
(еще одна распространенная характеристика городского простран
ства — тривиальность), город, в котором развенчивается эгоцентрич-
ная иллюзия европейского человека о неповторимости собственного 
существования, а следовательно, о неповторимости собственного ухо-
да в небытие. В своей статье «Китайское в искусстве» Казак пишет о 
том, что европейский человек должен научиться «воспринимать себя 
не как меру, а как эхо вещей»1. Осознанию этой истины, как пред-
ставляется Казаку, и должно способствовать пребывание в «городе за 
рекой».

Zusammenfassung

Die Stadt als l i terarischer Topos in dem Roman von 
Hermann Kasack «Die Stadt hinter dem Strom»

Untersucht werden Aspekte der räumlichen Struktur der literarischen 
Welt des Romans von Hermann Kasack «Die Stadt hinter dem Strom», und 
zwar  die Komponenten des Großstadtdiskurses, die der Schriftsteller be-
nutzt, um den eigenartigen Raum des «Zwischenreiches» zu konstruieren.  

1 Kasack H. Das Chinesische in der Kunst // Kasack H. Mosaiksteine. Beiträge zu 
Literatur und Kunst. Frankfurt a. M., 1956. S. 41.



А. В. Белобратов 
(Санкт-Петербургский государственный университет)

Кафка и мимесис: к проблеме 
архетекстуальности в романе «Процесс»

«Всякие шутки со словом „текст“ […] жанр довольно-таки борода-
тый» — такую реплику подает некий «Фредерик», вымышленный со-
беседник Жерара Женетта на последних страницах работы француз
ского ученого «Введение в архитекст» (1979). Сам Женетт откликается 
на эту реплику словами: «я бы предпочел считать мою (шутку. — А. Б.) 
последней» — и предлагает ввести в оборот литературоведения по-
нятия «транстекстуальность», «метатекстуальность», «паратекстуаль-
ность» и, наконец, «архитекстуальность». Собственно, автор пытается 
описать так называемую «текстуальную трансцендентность», то есть 
то, «чем текст явно или тайно связан с другими текстами», и на этом 
уровне выделяет архитекст, или архитекстуальность, — ту связь, пос-
редством которой текст включается в различные типы дискурса: «тут 
идут жанры и их детерминанты […] — тематические, модальные, фор-
мальные». Женетт, впрочем, иронически заключает свой диалог с са-
мим собой замечанием, корректирующим его намерение сказать «пос-
леднее слово» в какой-то из областей науки о литературе: «ни одна 
„дисциплина“ […] не должна быть некоей самостоятельной интуици-
ей, но всего лишь инструментом, временным средством, которое быс-
тро уничтожается достигнутой целью, которая, в свою очередь, пре-
красно может служить новым средством» 1. Именно в духе подобного 
динамического подхода я и обращаюсь к одной из особенностей по-
этики романов Франца Кафки, которую считаю возможным связать с 
проблемой «архетекста» или «архетекстуальности», осознавая при этом 
границы существования новой терминологической дефиниции для 
достижения конкретной интерпретационной цели, которая  — при 
своем достижении — способна если и не уничтожить, то в значитель-
ной степени трансформировать эту дефиницию.

1 Женетт Ж. Фигуры: В 2 т. Т. 2. М., 1998. С. 338—340.



А. В. Белобратов110

Термин «архетекст» («архетекстуальность») существует в литературо-
ведческом обиходе. Его используют как синоним определению «пре-
текст», а в ряде работ архетекст предстает как «старший» претекст, т. е. 
наиболее раннее текстуальное единство данного рода, порождающее 
его длительную интертекстуальую утилизацию1. Своеобразную трак-
товку архетекстуальности предлагает З.  Константинович: «Любому 
тексту предшествует „архетекст“. Это процесс возникновения и разви-
тия текста в сознании писателя до момента его первого перенесения 
на бумагу»2. По всей вероятности, исследователь связывает «архетекс-
туальность» как свойство литературного текста с теоретическими пос-
тулатами К. Г. Юнга, с его теорией архетипа, обращенной к той части 
«искусства, которая охватывает процесс художественного образотвор-
чества» и которая только и «может быть предметом психологии»3.

В этом контексте автор в предлагаемой работе занят не проблемой 
творческой психологии, а, говоря словами Юнга, той частью «искусст-
ва, которая составляет собственное существо искусства»4. Упор делает-
ся не на «учете постоянных элементов» закрытого для эстетического 
анализа процесса художественного образотворчества (то есть архаи-
ко-мифологического характера бессознательного способа мышления 
и «всплывающих» в нем архетипических образов и ситуаций), а на изу-
чении текстуальных реализаций, связанных с индивидуально-творче
скими усилиями, присущими данному автору в контексте его осознан-
но-интуитивного отношения к определенному состоянию культуры и 
его манеры письма, становящейся и находящей воплощение в некоем 
социоперсональном пространстве восприятия реальности.

Об обращении Кафки к архаическим источникам творчества иссле-
дователи много писали. Еще в 1929 г. литературный критик и изда-
тель газеты «Die literarische Welt» В. Хаас отмечал «наполненную сом-
нениями религиозность» Кафки, «ужасную и беспощадную». Она ведет 
к произведению, в котором «все состоит из каких-то прамифологиче
ских и доисторических предчувствий». Хаас связывает Кафку прежде 
всего с ветхозаветной мифологической линией и воспринимает праж-
ского автора как скептического хранителя иудаистской традиции: 
«его обнаженная поэтическая экзистенция предстает […] как вогнутое 
зеркало, которое улавливает и преломляет лучи из архаических вре-

1 Henke F. A. Großstadtwahrnehmung, Erinnerung und Imagination in der fran-
zösischen Literatur seit Baudelaire. Freiburg i. Br., 2005. S. 19: книга Э. Дюжардена 
характеризуется здесь как «архетекст внутреннего монолога». Подобная трак-
товка термина встречается и в работах современных славистов.

2 Konstantinovič Z. Archetext—Intertext—Kontext: Paradigma einer suprana-
tionalen Literaturforschung // Germanistik und Komparatistik: DFG-Symposion 
1993. Stuttgart; Weimar, 1995. S. 566.

3 Юнг К. Г. Об отношении аналитической психологии к поэтико-художе
ственному творчеству // Юнг К. Г. Архетип и символ / Пер. В. В. Бибихина. 
М., 1991. С. 267. 

4 Там же.



Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в романе.. . 111

мен, он — не воспоминание, а воплощение, репрезентация семитско-
го народа вплоть до самых темных, самых забытых слоев прошлого»1. 
В. Беньямин в статьях о Кафке (1930‑х гг.) постоянно возвращается к 
теме «первоначала» в его творчестве, «архаического мира» (Vorwelt)2, 
прорывающегося в его «тварях болотных», в «архаических» креатурах 
(Беньямин упоминает Лени, помощницу адвоката из «Процесса», и 
странную, почти лягушачью перепонку, соединяющую два пальца на 
ее руке)3. К. Вайнберг пишет о «круговороте унаследованных Кафкой 
фактов веры, которые при всей беспомощности веры поэта не подда-
ются подавлению и всплывают в образах текста из глубин подсозна-
тельного, как травестия религиозных архетипов»4. В. Рис в «религиоз-
но-философском» очерке о Франце Кафке рассматривает произведения 
писателя как отражение «мифологического процесса распада теолого-
метафизической традиции» и дает описание центральной функции ми-
фологических структур в повествовании5. В. Зокель определяет твор-
чество Кафки как «проекцию его внутренней жизни, но не в прямой 
исповедальной форме, а в сновидческом очуждении и притчеобразном 
превращении». Творчество Кафки предстает как «изображение мифа 
его (Кафки. — А. Б.) внутренней экзистенции»6. 

Очевидно, что речь у исследователей идет прежде всего о проблем-
но-тематическом наполнении произведений писателя, проблему же 
текстуальности они практически не затрагивают. Это направление 
обозначил Х. Биндер, отметив, что Кафка всегда соотносит материал 
традиции с его собственным современным экзистенциальным поло-
жением (в духе традиции экзегезы в иудаизме). К примеру, история 
Иова служит Кафке мотивом и формой сопоставления библейского 
мифа с личной судьбой писателя. Биндер остается при этом в преде-
лах биографического подхода, когда перечисляет «схождения» при-
тчи об Иове с текстами Кафки в плане их привязанности к его чело-
веческой биографии7.

Р.  Гëбель, посвятивший свою монографию изучению трансфор-
мации мифологического, библейского и исторического материала в 
творчестве Кафки и предваряющий ее обзором вышеупомянутых ис-
следований по данной теме, считает, что проблема при изучении ав-

1 Haas W. Gestalten. Essays zur Literatur und Gesellschaft. Berlin u. a., 1962. 
S. 219.

2 В переводе М.  Рудницкого  — «правремена» и «первобытность». См.: 
Беньямин В. Франц Кафка. М., 2000. С. 53.

3 Там же. С. 80.
4 Weinberg K. Kafkas Dichtungen. Die Travestien des Mythos. Bern; München, 

1963. S. 8.
5 Ries  W. Transzendenz als Terror. Eine religionsphilosophische Studie über 

Franz Kafka. Heidelberg, 1977. S. 14.
6 Sockel W. Franz Kafka. Tragik und Ironie. Zur Struktur seiner Kunst. Frankfurt 

a. M., 1976. S. 7.
7 Binder H. Motiv und Gestaltung bei Franz Kafka. Bonn, 1966. S. 11.



А. В. Белобратов112

тора в этом ключе коренится прежде всего в модусе изображения, а 
не в изображенном1. При этом следует обратить внимание на то, что 
наличие интереса к архаически-мифологическому у Кафки подтверж-
дается не только привнесенными извне мнениями исследователей, но 
и культурно-историческим контекстом2.

Представляется, к примеру, небезынтересной попытка сопостав-
ления манеры письма и некоторых автохарактеристик Франца Кафки 
как писателя, совершающего эстетический переворот в художествен-
ной литературе в начале 1910-х гг., с заявленной и реализуемой в это 
же время парадигмой авангардистского искусства, наиболее ярки-
ми «манифестантами» которого явились В. Кандинский, П. Пикассо, 
К. Малевич, М. Дюшан и др. Речь идет о художниках, которые пре-
одолели как идеалистическую эстетику, так и реалистическое, подра-
жательное начало и придавали главное значение «творению вещей», 
то есть первичному импульсу художественного деяния3. Из «творя-
щих копию вещей» они стремились стать «творящими вещи» — более 
того, новаторские амбиции нередко побуждали их выйти за преде-
лы «творения вещей»: художники авангарда, как отмечает В. Хофман, 
«вступают в соперничество с „творцом сути вещей“, ссылаясь на дей
ствующую» в них «ясновидческую силу»4. 

Авангардистская устремленность Кафки, его «атака на последнюю 
земную границу»5 в словесном творчестве обнаруживает многое из 
того, что вполне сопоставимо с устремлениями европейского изобра-
зительного искусства той эпохи. Исследователи авангардной живопи-
си 1910-х гг. отмечали, что «смешение уровней реальности относится 
к важнейшим критериям провозглашенного на рубеже веков отказа 
от мимесиса». В творчестве художников этого времени господствуют 
«две силы: логика, создающая пространство осмысленного, и магия, 
которая вновь разрушает эту дистанцию по отношению к миру»6. И 

1 Goebel R. J. Kritik und Revision. Kafkas Rezeption mythologischer, biblischer 
und historischer Tradition. Frankfurt a. M. u. a., 1986. S. 16.

2 См.: Белобратов А. В. Кафка и авангард // Диалектика модернизма. СПб., 
2006. С. 92—102.

3 См.: Гройс  Б. Русский авангард по обе стороны «черного квадрата» // 
Вопросы философии. 1990. № 11. С. 67: «Текст или картина стали пониматься 
в этой перспективе не как дубликаты реальных вещей в некоем воображаемом 
идеальном пространстве, а как, в свою очередь, реальные вещи среди других 
вещей».

4 Хофман В. Основы современного искусства / Пер. А. Белобратова. СПб., 
2004. С. 311. 

5 «Вся эта литература  — атака на границу, и 〈…〉 она легко могла бы 
превратиться в новое тайное учение, в кабалистику. Предпосылки к этому 
были. Конечно, здесь требуется что-то вроде непостижимого гения, который 
заново пустил бы свои корни в древние века или древние века заново сотворил 
бы, не растратив себя во всем этом, а только сейчас начав тратить себя.» См.: 
Кафка Ф. Дневники 1910—1923 / Пер. Е. Кацевой. СПб., 1999. С. 454. 

6 Хофман В. Указ. соч. С. 548, 544.



Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в романе.. . 113

здесь возникает важная теоретическая проблема, решению которой 
многие художники и исследователи начала ХХ века посвятили свои 
усилия: речь идет о проблеме мимесиса в искусстве и литературе. 

Еще Ницше писал о невозможности адекватно отразить объект в 
субъекте: «ибо между двумя абсолютно разными сферами, каковыми 
являются субъект и объект, не существует никаких причинно-след
ственных связей, никакой правильности, никакого выражения, а есть 
лишь эстетическое поведение, я имею в виду передачу в намеках, ле-
печущий перевод на совершенно иной язык»1. Эта проблема «лепечу-
щего перевода» важна для понимания сути «художественного перево-
рота», осуществленного Кафкой. Подобно авангардистской живописи 
1910-х гг., Кафка обращен к новому способу творения эстетической 
реальности. Интересно при этом его отчетливо архаизирующее устрем-
ление (не останавливаюсь здесь на поисках художников авангарда, 
обращенных в прошлое — в доисторические времена). И любопытна 
здесь параллель с тем временем в истории культуры, когда появляет-
ся раннехристианское искусство. 

Искусство в ту пору словно «забывает» свое прежнее умение, свою 
изощренность в «подражании природе», достигнутую в античной жи-
вописи. Как отмечал австрийский искусствовед М. Дворжак: «Место 
прежнего богатства наблюдений и формальных решений заняло те-
перь ограниченное число типов и шаблонов, и там, где в классиче
ском искусстве наблюдалось подробное живое описание, в христиан-
ских подземных усыпальницах мы находим только сжатую аббреви-
атуру». Речь идет «об идеальном пространстве, о пространстве в себе, 
выступающем на место прежнего рельефного фона»; «реальная форма 
должна была быть наделена такими качествами, которые ставят пе-
ред глазами зрителя субстанцию божественного, ее трансцендентную 
закономерность»2. Кафка отчетливо связан с подобным переосмысле-
нием проблемы миметического в искусстве: «Легко вообразить, что 
каждого окружает уготованное ему великолепие жизни во всей его 
полноте, но оно скрыто завесой, глубоко спрятано, невидимо, недо-
ступно. Однако оно не злое, не враждебное, не глухое. Позови его за-
ветным словом, окликни истинным именем, и оно придет к тебе. Вот 
тайна волшебства  — оно не творит, а взывает»3. При этом у Кафки 
осуществляется одновременно некое травестирование субстанции бо-
жественного — в русле придания ему абсолютной многозначности без 
первенства теологической иерархичности, вне символического догма-
тизма средневекового искусства.

Любопытно, как реализуется «архетекстуальность» в романе 
Кафки «Процесс». В этой книге (правильнее — в этом тексте, ведь 
роман «Процесс» не был завершен и сохранился лишь в виде отде-

1 Цит по: Хофман В. Указ. соч. С. 506.
2 Дворжак М. Очерки по искусству средневековья. М.; Л., 1934. С. 50, 53, 89. 
3 Кафка Ф. Дневники 1910—1923. С. 446.



А. В. Белобратов114

льных, разложенных автором по конвертам глав и набросков к гла-
вам) Кафка кардинально порывает с каноном романа ХIХ столетия 
и, как может показаться, с романной традицией вообще: эпическое 
измерение в его больших произведениях отсутствует. Начало и ко-
нец романа «Процесс» образуют жесткую рамку: в день своего трид-
цатилетия герой узнает о том, что арестован и находится под судом, 
хотя никакого дурного поступка или злодеяния за собой не знает, а 
накануне тридцать первого дня рождения к Йозефу К. в дом при-
ходят два палача, которые уводят его за город, в заброшенную ка-
меноломню, и там убивают. При этом сюжетные линии «Процесса», 
протянувшиеся между двумя крайними точками, лишены отчетли-
вой взаимосвязи, не сплетены друг с другом и не образуют опреде-
ленного сюжетного рисунка, не создают более или менее отчетливой 
картины мира, в котором существовали бы персонажи произведе-
ния — с их узнаваемыми и исторически верифицируемыми чертами 
характера, привычками, правилами поведения, бытом, социальным 
контекстом. 

Известно, что эпическая перспектива повествования связана с оп-
ределенной объективацией видения мира — за счет ведения расска-
за безличным и всеведущим повествователем или создания полипер-
спективной картины мира, увиденного глазами многих рассказчи-
ков (этой манерой безупречно владел Флобер). Казалось бы, роман 
Кафки более близок к той относительно новой традиции, которая в 
европейской литературе конца ХIХ — начала ХХ века только-только 
складывается — к лирико-писхологическому роману («Нильс Люне» 
Йенса Петера Якобсена, «Записки Мальте Лауридса Бригге» Райнера 
Марии Рильке), в котором перспектива повествования резко ограни-
чена субъективным видением центрального (и порой  — единствен-
ного) героя, его внутренними реакциями на окружающую среду и ос-
мыслением собственных ощущений и представлений. 

Однако и в этом контексте романная формула Кафки крайне 
своеобразна: в набросках к роману «Процесс» он пробует было фор-
му повествования от первого лица, но вскоре от нее отказывает-
ся, и рассказчик помещается в некоей промежуточной зоне. С од-
ной стороны, повествование ведется от третьего лица, однако рас-
сказчик и его знание о мире жестко ограничивается перспективой 
главного героя: мы узнаем только о тех событиях, встречах, бесе-
дах, непосредственным участником которых является Йозеф  К. 
Повествователь не допускает самостоятельного комментирования, 
исключает ретроспекцию, ничего не сообщая ни о прошлом героя, 
ни о предшествующих процессу событиях. С другой стороны, внут-
ренний мир Йозефа  К. предстает в некоторой остраненной перс-
пективе, лишен какой-либо миметически-психологической основы: 
Кафка далек от того, чтобы показать некие субъективные, личност
ные переживания героя, его психологическое «я» — глубина про-
никновения в «душу» героя минимальна. Перед нами  — «безжиз-



Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в романе.. . 115

ненный обитатель целой эпохи», «homo absurdus», как именует ге-
роя Кафки Натали Саррот1.

Средства архетекстуального производства романной реальности у 
Кафки многообразны. Во-первых, как отмечает П. Гарлофф, «Процесс» 
ведет «в мир уголовного процесса, существовавшего до судебных ре-
форм» второй половины XIX века: «Суд действует, словно в инквизи-
ционном процессе, как прокурор и как судья в одном лице»; «практи-
чески все завоевания современного уголовного суда доводятся до аб-
сурда: открытость суда, конкретность обвинения, устное и непосред
ственное обвинение и определение приговора, формальная правовая 
сила приговора и т. п.». Исследователь видит в романе осуществление 
принципа двойного кодирования: «Можно выделить элементы дей
ствия, которые служат подражанию судебно-процессуальной драме, и 
те, которые выходят за рамки этого взаимосвязанного действия, ин-
терпретируя его и придавая ему дополнительное, имажинерное зна-
чение». По мнению исследователя, мимесис у Кафки предстает не как 
«подражание», а как «сгущенное описание»2.

Кафка осуществляет архаизацию повествовательной формы — не в 
смысле ее упрощения, а в плане возвращения к архаическим схемам, 
способным к порождению иного типа читательской реакции, иного 
способа восприятия прочитанного. Это и техника редукции (широ-
ко используемая художниками авангарда), и сновидческая техника 
повествования, и архетекстуальность магически-пророческих пове
ствований. Известна принципиальная установка Кафки на такой тип 
письма: новелла «Приговор» пишется им в течение одной ночи, слов-
но под чью-то диктовку. Мифологическое начало осваивается при 
этом как база архетекстуальности. Поведение автора архетекстуаль-
но: творческая деятельность свершается не per imitationem, а per illu-
minationem, по наитию, таинственным образом3. 

Важной представляется также игровая техника «повествовательно-
го бриколажа»4, отчетливо связанная с архетекстуальностью у Кафки. 

1 См. об антипсихологизме в литературе ХХ века: Саррот Н. Тропизмы. 
Эра подозрения / Пер. Ю. Розенберг. М., 2000. С. 145 и далее. 

2 Garloff  P. Institutionen des Rechts in Kafkas nicht-amtlichen Schriften // 
Poetica. 2005. H. 1—2. S. 204, 203, 201.

3 Здесь любопытны схождения с романтическими представлениями о 
творческом поведении. В.  Г.  Вакенродер (1773—1798) говорит о художни-
ке, обращенном «к некоему образу, представляемому мною и нисходящему 
ко мне в душу». См.: Вакенродер В. Г. Фантазии об искусстве. М., 1977. С. 30. 
Новалис (1772—1801) видит особую значимость «повествований, без связи, 
однако с ассоциацией, словно сны». Поэт предстает в его творческом созна-
нии как абсолютный творец («createur absolu»). См.: Novalis. Werke. München, 
1981. S. 535, 487.

4 См. о понятии «художественного бриколажа» в работе: Батракова С. П. 
Игровой метод художника ХХ века // Вестник РГНФ. 2007. № 1 (46). С. 138—
143. Концепцию Л.  Стросса к Кафке впервые применяет К.  Штирле. См.: 
Stierle  K. Mythos als «Bricolage» und zwei Endstufen des Prometheusmythos 



А. В. Белобратов116

По Леви-Строссу: «мифологическому мышлению, как и бриколажу 
[…] свойственно вырабатывать структурированные совокупности не 
непосредственно наряду с другими структурированными совокупнос-
тями, а используя остатки и осколки событий […], окаменелые сви-
детельства истории индивида или общества». Искусство исходит «из 
совокупности, образованной одним или несколькими объектами и 
одним или несколькими событиями, которой эстетическое творение 
придает характер целостности, обнаруживая некую общую структуру. 
Миф следует по тому же пути, но в другом направлении: он использу-
ет структуру, чтобы создать некий абсолютный объект, выглядящий 
как совокупность событий (поскольку во всяком мифе рассказывается 
какая-нибудь история). Итак, искусство действует исходя из совокуп-
ности (объект + событие) и идет к открытию структуры; миф отправ-
ляется от структуры, посредством которой он предпринимает кон
струирование совокупности (объект + событие)»1.

Архетекстуальность «Превращения», самой известной новеллы 
Кафки, задается введением структуры  — необъяснимой метаморфозы 
Грегора Замзы, посредством которой и предпринимается конструиро-
вание «совокупности» новеллы, ее объекта и событий. В эксплицирован-
ном виде этот аспект архтекстуализации осуществляется и в «Процессе». 
Напомню первую фразу романа: «Кто-то, по-видимому, оклеветал Йозе
фа К., потому что, не сделав ничего дурного, он попал под арест»2. Роман 
демонстрирует замкнутость структуры (написанные в самом начале пер-
вая и последняя главы затем не менялись и не перерабатывались) — со-
здается как бы мифологическая оболочка, структура, из которой уже осу-
ществляется конструирование художественной совокупности. 

Есть в романе несколько мест, особенно внятно выявляющих его 
архетекстуальные качества. В конце главы «Экзекутор» повторяется 
сцена из ее начала: «На следующий день […] он (Йозеф К. — А. Б.) про-
шел мимо кладовки и приоткрыл дверь, уже как бы по привычке. Но 
то, что он увидел вместо ожидаемой темноты, ошеломило его. Ничего 
не изменилось, он увидел то же самое, что и вчера. За порогом — гру-
ды проспектов, бутылки из-под чернил, дальше — экзекутор с розгой, 
еще полностью одетые стражи, свеча на полке — и снова стражи за-
стонали, закричали: «Сударь!»3. Действие приобретает не линейный, а 

// Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption / Hrsg. von M. Fuhrmann. 
München, 1971. S. 457.

1 Леви-Стросс К. Первобытное мышление. М., 1994. С. 130, 134.
2 Кафка Ф. Процесc / Пер. Р. Райт-Ковалевой. СПб., 2002. С. 11. 
3 Там же. С. 161. — В текст перевода Р. Райт-Ковалевой в данном издании 

внесено изменение. Этот фрагмент в публикации «Процесса», предпринятой 
Максом Бродом (по которой и делался в свое время русский перевод), содер-
жал ошибку: «angezogen» («одетые») в рукописи Кафки Брод прочитал как 
«ausgezogen», то есть «раздетые» стражи: по линейной логике Брода наказа-
ние продолжается, по логике архетекста Кафки оно бесконечно повторяется.



Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в романе.. . 117

круговой, циклический характер, обретает свойства морока, архаичес-
кой конструкции, внутри которой «происходит все то же». 

Любопытно, что и герой романа ведет себя как архетекстуальный 
нарратор: в своей речи на первом слушании дела он, еще ничего тол-
ком не знающий ни о суде, ни о его устройстве и возможных пригово-
рах, в своей речи «конструирует» суд, и эта конструкция затем напол-
няется «объектами и событиями»: «нет сомнения, что за всем судопро-
изводством […] стоит огромная организация. Организация эта имеет 
в своем распоряжении не только продажных стражей, бестолковых 
инспекторов и следователей, проявляющих в лучшем случае похваль-
ную скромность, но в нее входят также и судьи высокого и наивысше-
го ранга с бесчисленным, неизбежным в таких случаях штатом слу-
жителей, писцов, жандармов и других помощников, а может быть, 
даже и палачей — я этого слова не боюсь»1. Стратегия повествования 
у Кафки явно не соответствует миметической формуле «подражания» 
в ее конвенциональном смысле. 

В последнее время исследователей активно привлекает проблема пе-
реосмысления аристотелевской категории мимесиса (Й. П. Петерсен, 
Н. Т. Рымарь)2. Не имея возможности подробно остановиться на тео-
ретико-исторических основаниях и деталях этой дискуссии, подчер-
кну только, что небезынтересной и достаточно продуктивной пред-
ставляется сформулированная В. Подорогой идея двойного, или об-
ращенного, мимесиса. Понятие мимесиса рассматривается им в двух 
неразрывных, но принципиально различных планах. Мимесис вне-
шний представляет собой общую для искусства стратегию отражения 
и выражения реальности в языке, ее воссоздания и инсценировки. 
В арсенал этого «мимесиса-I» входят такие художественные средства, 
как фабула, история, идея, план, герои, персонажи, фикциональная 
нарративная конструкция и весь набор риторических приемов и тро-
пов. Но вся эта машинерия текста еще не создает художественного 
произведения. «Произведение строится на условиях ему имманент-
ной и разветвленной миметической практики, но внутрипроизведен-
ческой (в оппозиции к внешнему подражанию) […]. Художественная 
форма возникает не по шаблонам осуществляемого автором в поле 
„большой“ культуры и языка аристотелевского мимесиса как подра-
жания образцам так называемой реальности, а скорее вопреки этому 
сознательному авторскому желанию. Пытаясь перевести свои впечат-
ления на доступный чужому восприятию язык, автор сталкивается с 
порогами собственной чувственности, антропологическими ограни-
чениями или, наоборот, избыточностями, на границах которых фор-

1 Кафка Ф. Процесc. С. 87.
2 Petersen J. P. Mimesis—Imitatio—Nachahmung. Eine Geschichte der europäis-

chen Poetik. München, 2000. S. 259—267; Рымарь Н. Т. Узнавание и понимание:  
проблема мимезиса и структура образа в художественной культуре ХХ века // 
Вестник Самарского ун-та. Филология. Самара, 1997.



А. В. Белобратов118

мируются образы его воображаемой телесности, которым он в конеч-
ном счете только и подражает, как себе-другому. 

Внутренний или обращенный мимесис является, таким образом, 
чуть ли не вынужденной защитной реакцией автора на открывший-
ся ему по случаю разрыв на собственном теле, которое ощущается им 
одновременно и как часть бесконечного мира хаоса и абсурда, и как 
присвоенная “я-чувством” телесная собственность»1. 

Мир романа Кафки, вне всякого сомнения, уникален. История 
Йозефа К., вовлеченного в загадочный процесс и проживающего пос-
ледний год своей жизни внутри то ли сна, то ли кошмара наяву, не-
обычна уже в силу своей гипотетической неопределенности, неяснос-
ти, изложенной максимально буднично и прозаично. Ни судьи, ни за-
кон, которым они руководствуются, ни система моральных ценнос-
тей и социальных установлений, на которые этот закон опирается, не 
обозначены даже намеком. И все же суд этот обладает абсолютной 
властью, поглощает обвиняемого целиком, почти полностью выклю-
чает его из прежних форм жизнедеятельности. Не в меньшей мере 
рассказанный Кафкой мир поглощает читателя, пытающегося про-
никнуть в смысл разворачивающейся перед ним истории и обнару-
жить в прозрачно-призрачном слое романного повествования контек-
сты и источники, связывающие автора с современной ему культурой 
и художественной традицией. И в этом смысле достаточно любопыт-
но обращение к проблеме интертекстуальности «Процесса», обладаю-
щей отчетливыми признаками архетекстуального.

Насколько роман австрийского писателя «интертекстуален», как 
свойственно это современной ему западной прозе в ее классических об-
разцах (Пруст, Т. Манн, Джойс), виртуозной в обращении с предшест-
вующим культурным материалом? Казалось бы, «Процесс» исключает 
подобного рода «цитатность» и «продуктивную рецепцию»: сюжет его 
параболически прост и прозрачен, но одновременно, как это присуще 
параболе, туманно-загадочен и алогичен. Герой подчеркнуто антиин-
теллектуален (не глуп, нет, но лишен каких бы то ни было культурных 
интересов, механически сконцентрирован на интересах своей профес-
сии — служба в банке — и арефлексивен, лишен внутренней аллюзив-
ности, склонности к сопоставлению собственных жизненных коллизий 
с некоторым литературным или мифологическим материалом). И все же 
книга Кафки не «выпадает» из литературного поля, обнаруживая «кров-
ное родство» с рядом художественных и мифологических текстов, созда-
ющих немаловажный субстрат «Процесса», вплетающих его в «живую 
целостность всего поэтического, что было создано во все времена»2.

Одним из важных источников романа, вернее, его своеобразной ми-
фологической матрицей считают библейскую «Книгу Иова», к которой 

1 Подорога В. Мимесис: Материалы по аналитической антропологии лите-
ратуры. Т. 1. М., 2006. С. 154.

2 Элиот Т. С. Назначение поэзии / Пер. А. Зверева. Киев; М., 1997. С. 162. 



Кафка и мимесис: к проблеме архетекстуальности в романе.. . 119

австрийский писатель обращался неоднократно. В этом направлении 
интерпретировал «Процесс» Макс Брод, помещая Кафку в контекст 
иудаистской религиозно-философской традиции1. Притчеобразная 
структура библейского повествования, «вложенная» в оболочку част-
ной истории Йозефа К., заведомо задает неопределенность рассказы-
ваемой истории: вина Иова заключается в его «самоправедности»2, она 
столь же непостижима и не выявлена, как и вина Йозефа К. Романное 
повествование выстраивается не как «отражение» частной истории, не 
как миметическое воспроизведение определенной человеческой судь-
бы, а как ее «порождение» из некоей пресуществующей модели, как 
конструирование, причем в основании этой генеративной структуры 
лежит не только и не столько эмпирический социально-биографиче
ский опыт автора, а его интеллектуальная биография.

Вместе с тем у Кафки есть и более близкие предшественники в плане 
повествовательной техники. К судьбе и творчеству Генриха фон Клейста 
(1777—1811), самой яркой и трагической фигуры немецкого романтиз-
ма, Кафка испытывал особый интереc. Познакомившись с биографией 
и книгами Клейста еще в гимназии, он постоянно к ним возвращался. 
В письме к Максу Броду (27.01.1911) он замечает: «Клейст дует в меня 
как в старый свиной пузырь»3. Кафку занимают сложнейшие отношения 
Клейста с семьей, в которых ему видится отражение собственной ситуа-
ции, зафиксированной им в знаменитом «Письме к отцу» (1919). Не ме-
нее значимым для австрийского писателя было прозаическое творчест-
во немецкого романтика (одну из своих редких рецензий Кафка посвя-
щает «Анекдотам» Клейста). Его привлекает центральная проблематика 
Клейста — мотив вины и наказания. Чрезвычайно важно и то обсто-
ятельство, что именно в малой прозе Клейста в немецкой литературе 
впервые соединяются прозрачная, внешне незамысловатая и сухая ма-
нера повествования с неожиданной, невозможной, чудовищной и аб-
сурдной ситуацией, в которую попадают центральные персонажи4.

Прием введения структуры и дальнейшего конструирования ситу-
ации Кафка в определенной мере заимствует у Клейста. 

1 Брод М. О Франце Кафке / Пер. Е. Кибардиной. СПб., 2000. С. 199—213.
2 «Чист я, без порока, невинен я, и нет во мне неправды» (Кн. Иова. 33, 

9) — утверждает Иов. И герой Кафки «попадает под арест», «не сделав ничего 
дурного».

3 Kafka F. Briefe 1900—1912. Frankfurt a. M., 1999. S. 132.
4 Новелла «Маркиза д’  О.», повествующая о «виновности» невиновной 

героини, начинается с сухого и одновременно шокирующего сообщения: 
«В М., одном из крупных городов Верхней Италии, вдовствующая маркиза 
д’ О., женщина, пользовавшаяся превосходной репутацией и мать несколь-
ких прекрасно воспитанных детей, напечатала в газетах, что она, сама того не 
подозревая, оказалась в положении и просит неизвестного отца ожидаемого 
ею ребенка явиться, ибо она из семейных соображений готова выйти за него 
замуж». — Клейст Г. фон. Маркиза д’ О. // Избранная проза немецких роман-
тиков / Пер. Г. Рачинского. М., 1979. Т. 2. С. 3.



А. В. Белобратов120

Интертекстуальность Кафки отчетливо архетекстуальна: из колод-
ца времени он извлекает на свет материал, который — словно в бри-
колаже — складывается «из остатков и осколков событий» (Л. Стросс) 
в объект и событие, заданные мифопоэтической структурой, лежащей 
в основании произведения. Произведение, таким образом, и пишется 
Кафкой, то есть представляет собой эстетический объект, в структу-
рировании которого участвует автор, и пишет Кафку, то есть являет 
собой предзаданную мифологическую структуру, определяющую объ-
ект повествования и повествовательное событие.

Несомненно, Кафка не совершает некоторой прямой реконструк-
ции мифологического повествования. Его романная проза выстроена 
по сложносоставному коду. Однако важность рефлексии мифологи-
ческого принципа, соединения объектов и событий по законам арха-
ического сотворения мира и его магического «улавливания», связан-
ная именно с архетекстуальным началом, несомненна. Именно в этом 
«внутреннем миметизме» заключается важная составляющая лите-
ратурного стиля Кафки, важная особенность его поэтики, оказываю-
щая столь «неотвратимое» воздействие на читателя — на протяжении 
уже многих десятилетий и на десятках языков мира1. Говоря о стиле 
Кафки, о его своеобразной «бесстильности» на уровне слова (как бы 
канцелярская проза Кафки — общее место работ о нем), следует ведь 
прежде всего обратить внимание на то, что стиль писателя, пришед-
шего в литературу в ситуации «конца стиля» (пример тому — проза 
Гофмана, на привычном стилистическом уровне обильно пользующа-
яся словесными клише раннего романтизма — если не целиком состо-
ящая из них), ищет для себя выход на других возможных уровнях его 
реализации: таковым и является для Кафки обращение к архетексту-
альности, сложно сопряженной с «поверхностным миметизмом».

Zusammenfassung

Kafka und Mimesis:  Zum Problem der  
Archetextualität  im «Process»

Es wird versucht, Kafkas Texte (und seinen Roman «Der Process») un-
ter dem Blickwinkel der ‚Archetextualiät’ (im Anschluß an Konstantinovič 
im Unterschied zu ‚Architextualität’ im Anschluß an Genette) zu analysie-
ren. Unter Verweis auf die von C. Levi-Strauss beschriebene «Bricolage-
Technik» der mythologisierenden Darstellung und die parallel zu Kafkas 
Texten laufenden Umbrüche in der Malerei der Avantgarde um 1912 wird 
die «verinnerlichte Mimesis» seiner Erzählweise beschrieben. 

1 В. Подорога замечает: «Ужас читающих Кафку — ужас нутряной; дей
ствие негативного мимесиса, некогда описанного Т. Адорно при разборе ли-
тературы Кафки, здесь очевидно». См.: Подорога В. Указ. соч. С. 328.



И. Г. ПОТЕХИНА
(Санкт-Петербургский государственный университет  

экономики и финансов)

ТЕКСТУАЛЬНОСТЬ МЕНТАЛЬНОГО ПРИКЛЮЧЕНИЯ 
В РОМАНЕ КРИСТОФА РАНСМАЙРА  

«УЖАСЫ ЛЬДА И МРАКА»

Проблема текстуальности подразумевает исследование способов 
фиксации в тексте субъективного внутреннего представления об окру-
жающем мире. Фикциональный тип приключения позволяет просле-
дить степень включенности реального географического пространства 
в «ментальную карту» (термин Э. С. Толмана1) вымышленного героя. 
В качестве материала к разговору по данной проблеме выбран роман 
Кристофа Рансмайра (р. 1954 г.) «Ужасы льда и мрака» («Die Schrecken 
des Eises und der Finsternis», 1984)2. Фабула этой романной истории сло-
жилась из двух ранее написанных автором статей: первая работа, опуб-
ликованная в журнале «Extrablatt» (1982), называлась «Холодные страны 
императора» («Des Kaisers kalte Länder»), вторая — «Последний человек» 
(«Der letzte Mensch»), вышла годом позже в «TransAtlantik». По мнению 
критиков, главной в этих репортажах Рансмайра является попытка вос-
произведения аутентичного опыта первооткрывателей Северного по-
люса, которую он продолжит на уровне фикциональном в своем дебют-
ном романе3. Исследуемое произведение интересно тем, что здесь имеет 
место одна из значимых тенденций литературы постмодернизма — про-
никновение документально-исторического письма в фикциональную 

1 Шенк Ф. Б. Ментальные карты: Европа // НЛО. 2001. № 52. С. 43.
2 Книга Рансмайра — не единственное повествование о первооткрывате-

лях северных земель. Стоит вспомнить романы Л.  Хвана «Пришедшие из 
далека» (рус. пер. 1963), Г. Ладлема «Капитан Скотт» (опубл. на русс. 1989), 
Э.  Черри-Гаррарда «Самое ужасное путешествие» (опубл. на русс.  1991), в 
ряду произведений австрийских авторов современности следует упомянуть 
роман «Открытие медлительности» («Die Entdeckung der Langsamkeit», 1987) 
Стена Надольны и «Я-роман» («Я-Roman», 2003) Фрица Ленера.

3 Fröhlich M. Literarische Strategien der Entsubjektivierung. Das Verschwinden 
des Subjekts als Provokation des Lesers in Christoph Ransmayrs Erzählwerk. 
Würzburg, 2001. S. 53.



И. Г. Потехина122

ткань текста. Кроме того, в романе реализован способ описания выстра-
иваемого исторического события как реконструкции ментального при-
ключения вымышленного героя и условного рассказчика. Иначе гово-
ря, способ создания текста здесь превращается в приключение в тексте, 
что фиксируется на разных уровнях поэтики: и в присутствии двух ти-
пов рассказчика, и в пространственно-временной структуре текста, и в 
возможности встраивания в художественное повествование находяще-
гося за его пределами мира чтения.

Особенностью романа Рансмайра является достаточно многоплано-
вая повествовательная структура. Текст состоит из восемнадцати глав: 
шесть из них посвящены вымышленному герою Йозефу Мадзини, трид-
цатидвухлетнему итальянцу, который предпринял санный поход на со-
баках на Шпицбергене в начале восьмидесятых годов прошлого века. 
В восьми главах речь идет о реальной морской экспедиции — первом 
и единственном в истории Австро-Венгерской империи морском пу-
тешествии в Центральную Арктику. Экспедиция стартовала 3 июня 
1872 г. на корабле «Адмирал Тегетхоф». Около двух лет первооткрыва-
тели дрейфовали у берегов Шпицбергена. Все закончилось 30 августа 
1873 г. неожиданным открытием архипелага, названного Землей импе-
ратора Франца-Иосифа. «Открытие ее, — писал Пайер, один из капита-
нов, — было наградой кучке незадачливых моряков за силу их надежды 
и выдержку в период тяжелых испытаний. Нам подарил ее каприз пле-
нившей нас льдины»1. Три главы романа содержат как рассказ о днев-
никовых записях участников исторических событий полярной экспеди-
ции XIX века, так и историю Йозефа Мадзини, «проникающего» в эту 
экспедицию на физическом и ментальном уровне. Описанное в рома-
не путешествие дублируется, т. к. последовательно совершается в двух 
временных плоскостях: историческом времени, о котором идет речь (er-
zählte Zeit), и времени повествования (Erzählzeit)2. 

Присутствие в романе двух временных пластов приводит к «эф-
фекту двойной структуры» (термин Ж. Женетта) в повествовании о 
путешествии. Речь идет о двух формах путешествия: с одной стороны, 
путешествие, происходящее в конкретно-исторической системе коор-
динат, с другой — путешествие как ментальное приключение, как ал-
люзия на возможность (если не на уровне деяния, то уж совершенно 
определенно на уровне помыслов) туристических походов в далекие 
экзотические страны. Автором учитывается и другая склонность сов-
ременного человека — «страсть» к развлечениям посредством вирту-
альных (телевизионных или компьютерных) приключений. «И о чем 
бы нам ни сообщали  — о гибели Помпеи или о теперешней войне 

1 Цит. по: Маркин В. Архипелаг ледяных куполов (Земля Франца-Иосифа) 
// http://www.ivki.ru/kapustin/journal

2 Термины Г. Мюллера: Műller G. Erzählzeit und erzählte Zeit // Festschrift 
Paul Kluckhohn und Hermann Sehneider gewidmet zu ihrem 60. Geburtstag  / 
Hrsg. von ihren Tübinger Schülern. Tübingen, 1948. Цит. по: Женетт Ж. Фи
гуры. М., 1998. Т. 2. С. 69.



Текстуальность ментального приключения в романе.. . 123

на рисовых полях, — приключение остается приключением. Ведь нас 
уже ничто не трогает. И нас не просвещают. Не пытаются расшеве-
лись. Нас развлекают»1. 

Время повествования относится к началу восьмидесятых годов про-
шлого столетия (1981 г.) и совпадает с периодом работы автора над ро-
маном. Особенность этой временной плоскости заключается в ее удвое-
нии. Речь идет о двух типах повествователя: первый — Йозеф Мадзини, 
путешественник, увлеченный историей и мифологией, второй — безы-
мянный рассказчик. Главная функция рассказчика заключается в про-
яснении процесса «рождения текста», моделирования одновременно 
квазимифологической и квазисовременной ситуации. Повествование, 
разделенное в сознании рассказчика на множество частей, становится 
для него герменевтической игрой, попыткой реконструировать дей
ствительность как реальную, так и ментальную: «Потому-то я и систе-
матизирую намеки и указки, имеющиеся в моем распоряжении, воспол-
няю пробелы домыслами, а, дойдя до конца цепочки выводов и сказав 
„вот так оно было“, все же воспринимаю собственные слова как самоуп-
равство» (57).

Фигура рассказчика связана прежде всего с философско-идейным 
содержанием романа: с проблемой вмешательства вымышленного 
персонажа в реальную историю экспедиции Вайпрехта и Пайера, 
двух капитанов, которые показаны как исторические и романные ге-
рои одновременно. 

Оба капитана в исторической реальности ХIХ века не были путе-
шественниками-идеологами, их действия и поступки были связаны в 
первую очередь с вполне отчетливой исследовательской практикой 
того времени. Капитан Вайпрехт, носивший звание лейтенанта импе-
раторско-королевского австро-венгерского военно-морского флота и 
имевший, по представлениям рассказчика, исключительно прагмати-
ческую исследовательскую мотивацию, предстает в романе как чело-
век, уверенный в успехе экспедиции. Основание для этой увереннос-
ти ему дали последние научные разработки, а также надежность судна 
«Адмирал Тегетхоф», построенного с учетом новых для того времени 
технологий. 

Рационально-прогрессивное начало этого героя находит подтверж-
дение и в его представлении о строгости и упорядоченности мира евро-
пейской цивилизации, которое связано, прежде всего, с научно-исследо-
вательской работой: «Ночи напролет сидит один в наблюдательной па-
латке, поставленной по его распоряжению на льду, ведет метеорологи-
ческие, астрономические и океанографические журналы, отмечает коле-
бания земного магнетизма, засыпает длинные столбцы цифр, вычисляет 
причудливый курс дрейфа, замеряет лотом морские глубины, описыва-

1 Рансмайр К. Ужасы льда и мрака / Пер. Н. Федоровой. М., 2003. С. 24. 
Далее цитаты из романа приводятся по данному изданию с указанием стра-
ницы в скобке.



И. Г. Потехина124

ет, подсчитывает, проясняет взаимосвязи» (102). Система, существую-
щая в европейской культуре, в представлениях Вайпрехта должна упо-
рядочить бессистемный, хаотичный мир арктической природы.

Подготовка экспедиции, морское путешествие, голод, болезни и 
находящееся, казалось бы, за пределами человеческих возможностей 
возвращение на родину — все это, по версии Вайпрехта, совершается 
ради одного — ради «националистического честолюбия» (258). Много 
позже на одном из публичных выступлений он вынесет приговор та-
кого рода экспедициям: «Изучение Арктики деградировало до бес-
смысленной игры в самопожертвование, а теперь иссякнет в беспо-
щадной погоне за новыми широтными рекордами в интересах наци-
онального тщеславия. Настало время порвать с такими традициями, 
избрать в науке иные пути, которые больше приличествуют природе 
и человеку» (257). 

Если для Вайпрехта арктическое путешествие — это пространство 
порядка, научных изысканий, дисциплины и законов, то для Пайера — 
беспорядочное пространство приключений. Полярная экспедиция, по 
представлениям Юлиуса Пайера, должна подтвердить его фантазии, его 
грезы о северных широтах, то есть открыть то, что отлично от европей-
ской повседневности, что наполнено романтикой путешествия. Он знал 
о северном крае, «что это не суша, не край, который надобно завоевы-
вать, но всего-навсего точка перенесения линий, совершенно незримая 
в реальности!» (38). Цель его поездки находится в этой невидимой точ-
ке, которая сокрыта под пологом романтического приключения в се-
верном море1. Романтическое мироощущение, которым наделяет это-
го романного героя рассказчик, находит продолжение и после благо-
получного возвращения экспедиции на родину: речь идет о переезде 
Пайера во Францию, где пережитые ужасы льда и мрака он переносит 
на живописные полотна. В оригинальном издании романа приводят-
ся репродукции некоторых картин Пайера, представляющие собой по 
большей части условно-лубочные изображения Антарктики. Рассказчик 
прибегает к экфразису, повествуя о том, каким по прошествии многих 
лет Юлиус Пайер представляет себе и изображает архипелаг, до путе-
шествия видевшийся ему неким раем. Р. Нетерзоле по этому поводу за-
мечает: «Несмотря на то, что сама идея географических открытий свя-
зана с пространственно-временными измерениями, эта идеологическая 
структура фактически заменяет достоверно исследуемую местность на 
вымышленное пространство, которое лишается  какой бы то ни было 
верифицируемой связи»2. 

1 При этом речь идет и о вполне конкретных исследовательских и по-
литических интересах: «Идеальной целью нашей экспедиции был Северо-
Восточный проход; подлинную же ее задачу составляло изучение морских 
акваторий или суши к северо-востоку от Новой Земли» (42).

2 Nethersole R. Marginal Topologies. Space in Christoph Ransmayrs «Schrecken 
des Eises und der Finsternis» // Moderne Austrian Literature 23. 1990. №. 3—4. 
S. 144.



Текстуальность ментального приключения в романе.. . 125

Обращаясь к картинам Пайера, рассказчик выдвигает объяснение 
мифо-романтической привлекательности северных широт для многих 
поколений путешественников: «У колыбели этой грандиозной эпохи — 
как всегда в великое время — стояли личности героические; для следу-
ющих поколений арктических мореходов они стали кумирами, да и нам 
они до сих пор понятнее, нежели культуры, что, в конце концов, были 
уничтожены их авантюрными предприятиями» (49).

Совершенные когда-то в действительности, документально под-
твержденные фактические приключения участников арктической экс-
педиции1 переводятся рассказчиком в пространство ментального при-
ключения. К примеру, «достоверно воспроизведенная» конфликтная 
ситуация между двумя капитанами, Пайером и Вайпрехтом, приобре-
тает отчетливую художественно-смысловую основу: жесточайшие ус-
ловия крайнего севера, постоянно гнетущее осознание надвигающей-
ся унизительной гибели, голод и безысходность обнаружили скрытый 
доселе конфликт между мирами этих героев  — между мирами науч-
но-прагматичеким и творческим, что грозило «крахом человеческого 
порядка, каннибализмом, наконец, и безумием» (248). Ситуация конф-
ликта привносит в роман еще один вариант прочтения истории поляр-
ной экспедиции: путешествие к северным широтам — это путь на край 
света, к пределам мира человеческого, мира разума. Ужасы (льда и мра-
ка) в данном случае символизируют страх смерти, который сопровож-
дает человека в его столкновении с неизвестным миром природы. 

Интересна в связи с этим трактовка романа «Ужасы льда и мрака» 
Моникой Фрелих в контексте концепции Т. Адорно и М. Хоркхаймера, 
известной по их совместной работе «Диалектика Просвещения» (1941). 
Противостояние Вайпрехта и Пайера есть пример противостояния эпо-
хи Просвещения (Нового времени) и мифа. В первом экскурсе «Северо-
Восточный проход, или Белый путь в Индию. Реконструкция мечты» 
рассказчик поясняет безудержный интерес к северному морскому пути, 
который воспринимался как путь с мифологической подоплекой. В этой 
связи освоение северных широт — как пример безграничного освоения 
человеком мира природы, по мнению исследовательницы, связано, пре-
жде всего, с желанием «просвещенного человека» вернуться в пределы 
мифа, вновь став мифологическим «героем». 

Здесь знаковый топос чужого свободного края в мифе о северном 
морском пути соединяется с реалиями ХIХ века  — с политически-
ми интересами, с идеей расширения государственных территорий. 
И именно посредством мифологического повествования становится 
возможным путешествие из исторических реалий в мир мифа, полу-
чивший имя чудесной страны Индии. «Почти в то же время поход 

1 В книге приведены сохранившиеся письма и дневники Карла Вайпрехта 
и Юлиуса Пайера, автор ссылается на вахтенный журнал судна «Адмирал 
Тегетхоф», на дневник экспедиционного машиниста Кирша, на короткие 
заметки егеря Халлера из долины Пассайерталь и на отчет об экспедиции, 
сделанный Пайером по возвращении на родину.



И. Г. Потехина126

Александра в страну чудес Индию, — по мнению Пайера, — сотво-
рил земной рай торговли и мореплавания, для достижения которого 
спустя 1800 лет не убоятся даже абсурдного короткого пути — через 
льды» (45). 

Воплощением сциентистского компонента рационалистической 
концепции мира является капитан Вайпрехт, в частности, с этим свя-
зано его представление «о роли научных исследований в освоении 
бескрайних просторов природы, при этом осознанно не берутся в рас-
чет мифологические подходы к ней. Природа для Вайпрехта лишь 
диалектический шаг на пути предстоящего успеха, связанного с че-
ловеческими знаниями и открытиями»1. Порядок Вайпрехта закреп-
ляется не только в бортовых журналах, личных дневниках капита-
на, но и в создании топонимики северных широт2. Данному способу 
познания/описания мира, связанному с процессом присвоения новых 
названий или имен, следует и рассказчик, который не только приво-
дит ссылки на документально-исторические источники, — речь идет 
о списках путешественников прежних эпох или сведениях об истории 
арктических исследований, — но и считает возможным подобное об-
ращение с личными записями Мадзини: «Заголовок этого сумбурно-
го цитатника — „Большой гвоздь“ — выведен на обложке не рукою 
Мадзини. Почерк не его. Это я написал. Я. И другие тетради Мадзини 
тоже озаглавлены мною. Я поступил с этими записями так же, как 
любой первооткрыватель поступает со своей землей, с безымянными 
бухтами, мысами, проливами, — я нарек им имена. Все должно иметь 
имя» (181). Вторгаясь в чужие тексты, рассказчик, таким образом, вы-
ходит за границы простого пересказа событий, стараясь воспроизвес-
ти в тексте и ментальное пространство путешественника. 

Вводя в роман два временных плана, исторический и мифологи-
ческий, Рансмайр не только выстраивает свое произведение по уже 
знакомым читателю повествовательным схемам, но и превращает его 
в подобие палимпсеста. При этом подобно австрийскому художнику 
Арнульфу Райнеру (р. 1929), который создавал свои полотна поверх 
репродукций работ других художников, в том числе и поверх пор-
третных фотографий, Рансмайр, используя данный прием, создает 
свой текст «как бы» поверх записей Йозефа Мадзини, якобы воссо-
зданных неким условным рассказчиком. 

Каково же значение и место вымышленного героя Мадзини в исто-
рии полярной экспедиции? Мадзини — герой, увлеченный мифом о 
северном полюсе. Истоки его увлечения находятся и в детских воспо-
минаниях о рассказах его матери,  и в истории его прадеда Антонио 

1 Wilke  S.  Poetische Strukturen der Moderne. Zeitgenössische Literatur zwi-
schen alter und neuer Mythologie. Stuttgart, 1992. S. 227 u. a.

2 В назывании неизвестных прежде географических мест может быть со-
крыта еще одна проблема — в идентификации Австро-Венгерской монархии 
со шлейфом островов, известных сегодня как Земля Франца-Йосифа, есть по-
вод к разговору об успешности империи как проекта.



Текстуальность ментального приключения в романе.. . 127

Скарпы, матроса с корабля «Адмирал Тегетхоф». Подобно Мадзини, 
увлеченному историей полярной экспедиции Вайпрехта и Пайера, 
рассказчик в процессе знакомства со шпицбергенскими заметками и 
дневниками героя осознает, что «давно уже перекочевал в мир другого 
человека» (24). Рассказчик находит определенное внутреннее родство 
с Мадзини: «Нет, я не принадлежал к числу его друзей. Временами 
этот малорослый, едва ли не субтильный парень, который, однако ж, 
не замедлил бы с энергией фанатика ринуться и вслед за миражом, 
даже вызывает у меня ту особенную враждебность, какую испытыва-
ешь, пожалуй, только к натурам очень близким, очень похожим на 
тебя самого» (23). В этой внутренней близости рассказчика и героя 
прослеживается идея превращения последнего: из предмета повест-
вования он становится средством рассказывания. 

Именно с помощью Мадзини рассказчик предпринимает попыт-
ку реконструировать события ментального приключения Вайпрехта 
и Пайера. Особый интерес для молодого человека представляют не 
столько события, известные по архивным источникам, сколько воз-
можность почувствовать, понять, что переживает человек, находясь на 
грани своих возможностей, на грани жизни и смерти. Отличительной 
чертой героя, сближающей его с рассказчиком, является и тяга к со-
чинительству. Он «придумывает истории, изобретает ход действия и 
события, записывает все это, а после проверяет, нет ли в далеком или 
недавнем прошлом каких-нибудь реальных предшественников либо 
соответствий для персонажей его фантазий […]. В результате он имеет 
преимущество — возможность проверить жизненность своих фантазий 
посредством исторических изысканий» (19). Путешествие Мадзини на 
Шпицберген, санный поход на собачьих упряжках к Земле Франца-
Иосифа есть нечто иное, как провокация читателя со стороны автора, 
ведь подлинность событий экспедиции ХIХ столетия в этом случае ав-
тор подтверждает опытом виртуального героя. Успешность экспеди-
ции Вайпрехта и Пайера в связи с этим имеет прямое отношение к 
популярности историко-приключенческого романа у читателя. 

Исчезновение Мадзини в финале романа связано с преодолением 
всех видимых и невидимых границ, с возможностью стать частью вне-
временного (здесь рассказчик категорию времени переводит в план 
пространства): «Мне часто бывало не по себе оттого, что начало, да и 
конец всякой истории, если достаточно долго следить за ее ходом, так 
или иначе теряются в просторах времени» (9—10). Кроме того, роман 
может быть истолкован и как книга, повествующая о возможных гра-
ницах герменевтической реконструкции. Исчезновение Мадзини — 
один из ключевых романных мотивов — соединяет обе эти смысло-
вые линии текста. «Поиски действительности» Йозефом Мадзини на-
прямую связаны с поисками его идентичности, что оплачивается ис-
чезновением героя в снегах Шпицбергена1. Таким образом, Мадзини 

1 Fröhlich M. Op. сit. S. 59.



И. Г. Потехина128

являет собой «вторичное сознание», которое пытается пережить чу-
жую историю: он рассказывает и одновременно с этим им рассказыва-
ют, т. е. он — инструмент, с помощью которого рассказывают. Здесь и 
возникает ситуация двойного виртуального пространства, в котором 
рассказчик, называющий себя не иначе, как «хронистом, которому не 
дано утешение конца» (270), растворяется в письме. 

Не дано найти утешение конца и первооткрывателям — Вайпрехту 
и Пайеру, они не достигают своей первоначальной цели. Несмотря на 
то, что им не удается найти северо-восточный морской путь в Индию, 
результат их экспедиции все же положительный — ими открыт неиз-
вестный ранее архипелаг. Таким образом, их путешествие содержит 
принцип продуктивного заблуждения, свойственного и автору рома-
на: Кристоф Рансмайр через своего героя — Йозефа Мадзини — так-
же отправляет свой роман в вымышленное путешествие, цель кото-
рого — развлечь читателя — является продуктивным заблуждением 
письма, так как в этом случае речь идет о функционально травестиро-
ванном развлечении. 

В романе складывается определенный тип повествования, вклю-
чающий в себя одновременно и описываемое путешествие, и путеше
ствие в письме, и «путешествие письма», последнее является своеоб-
разным пояснением к постмодернистской работе с текстом. Именно 
уподобление путешествия письму в итоге выливается в новую форму 
«путешествия в письме»1. Ментальное приключение в этом случае на-
прямую зависит от прогрессирования текстуальности, которая в ро-
мане Рансмайра пишет себя и о себе. Именно ментальное приключе-
ние сохраняет то качество повествования, которое важно для постмо-
дернистского письма — это включенность читателя, его собственного 
приключения в ментальное пространство текста. 

Возникающий в романе структурно-композиционный прием созда-
ет ситуацию «неопределенности», «размытости» повествовательной 
перспективы — ведь почти в любой точке повествования она «ведома» 
(или может быть воспринята как таковая) сразу несколькими «голоса-
ми», в зависимости от степени аллюзивного наполнения. Именно эта 
многоуровневость создает в книге Кристофа Рансмайра пространство 
«открытой интерпретации», высокую вариативность толкований, пре-
доставляет разные возможности движения рецепирующего сознания, 
вовлекаемого в предложенную автором «игру»2. 

1 Gellhaus A. Wirklichkeit hat ihren eigenen Ort. Lesarten und Aspekte zum 
Verständnis des Romans «Die letzte Welt» von Christoph Ransmayr. Paderborn u. a., 
1998. S. 106.

2 В рамках постмодернистской терминологии это называется «двойным коди-
рованием», т. е. постоянным пародийным сопоставлением двух или более «текс-
туальных миров». См.: Ильин И. П. Постмодернизм: Словарь. М., 1996. C. 204.



Текстуальность ментального приключения в романе.. . 129

Zusammenfassung

Zur Textualität  eines mentalen Abenteuers im  
Roman von Christoph Ransmayr «Die Schrecken des 

Eises und der Finsternis»
Der Roman «Die Schrecken des Eises und der Finsternis» (1983) 

des österreichischen Dichters Christoph Ransmayr (geb. 1954) wird in 
Verbindung mit der Problematik der Textualität des mentalen Abenteuers 
untersucht. Es geht um mindestens zwei Ebenen der Repräsentation  der 
Textualitätsproblematik bei Ransmayr, nämlich um eine historische und 
eine mythologisierende. Diese Aspekte prägen die Erzählstrategie des 
Autors, wobei die quasi authentische Beschreibung einer Nordpolreise 
im 19. Jahrhunderts, die fingierte Rekonstruktion dieser Reise und die 
«Schreibreise» selbst miteinander verwoben werden. 



Г. В. Якушева
(Государственный институт русского языка им. А. С. Пушкина)

Исторический роман в Германии  
XX века: от иллюзии к триллеру 

(Г. Манн, Г. Грасс, П. Зюскинд)

Вряд ли сегодня можно счесть оригинальным утверждение, что 
история — это миф. Однако миф не в его первоначальном этимоло-
гическом значении (mythos — предание) и не в качестве прародителя 
определенного литературного жанра или связанных с ним понятий, 
трактующих «вымысел» как творческое начало мифа (основанная на 
эстетике Ф. Шеллинга и А. В. и Ф. Шлегелей мифологическая школа 
В. и Я. Гриммов и их последователей) или как его субъективную миро-
воззренческую доминанту (определение мифа как «ложного учения» 
Р. Бартом и негативная — в отношение Ф. Ницше или позитивная — 
в отношении Л. Толстого семантика мифа в трактовке Т. Манна). И 
даже миф не как цельная система первобытной «духовной культуры» 
или «науки» (С. Аверинцев), или незрелая древняя философия, своего 
рода первобытная «идеология» (в XVII в. — Б. Фонтенель, в XX в. — 
А. Лосев), или хранилище универсально-вневременного человеческо-
го опыта (К. Юнг), или одна из форм суррогативного исполнения же-
ланий (З. Фрейд), к чему тяготеют психопрагматики антропологиче
ской школы (Э. Тейлор, Дж. Фрейзер и др.). Но как способ и характер 
восприятия и отражения явлений на данном уровне сознания — что 
позволяет в отношении исторического романа, аккумулируя все вы-
шесказанное, вспомнить и об экзистенциалистском понятии «времени 
как воображении поэта» (Э. Штайгер), определяемом историческим 
горизонтом самого литератора, и о концепции мифа как литературно-
го модуса (Р. Чейс и Н. Фрай), в основе которого (по Чейсу) — комп-
ромисс (или конфликт, добавим мы) между «демоническими» (точнее, 
вечно-фаустовскими) устремлениями человека и его возможностями в 
реальном мире.

Оттого и историзм в романе есть не столько «способность охватить 
ведущие тенденции общественного развития, проявляющиеся в об-



Исторический роман в Германии XX века. . . 131

щенародных событиях и в индивидуальных судьбах»1, сколько жела-
ние это сделать; не столько отражение истории, сколько локально-
конкретное представление о ней  — выражающееся в художествен-
ных формах, адекватных этому представлению (отчего и возникло — 
в итоге обоими преодоленное — внутреннее противоречие в ранней 
трактовке Чейсом и Фраем литературного процесса как имманентно-
го: преемственность жанров, стилей и образов принималась за их «са-
моразвивающуюся» автономность).

Отсюда — и галантно-авантюрная прециозность исторических ро-
манов эпохи барокко («Астрея» О. Д’Юрфе, романы Ж. и М. Скюдери), 
и назидательно-сатирический критицизм и утопическая фантазий-
ность просветителей («Агатон» и «История абдеритов» К. М. Виланда), 
и своеобразный антропоцентризм романтиков (В. Скотт, В. Гюго), и 
«материалистическое гегельянство» реалистического историческо-
го романа, принимающего эстафету оптимизма от просветительской 
веры в поступательный — несмотря ни на что — ход истории.

В этом русле развивался и немецкий исторический роман 1-й поло-
вины. XX века (Т. Манн, А. Цвейг, С. Цвейг, Б. Франк и др.), магист-
ральную линию формирования которого в общеевропейском контекс-
те одним из первых прочертил Л. Фейхтвангер (трилогия «Иудейская 
война», 1932; «Сыновья», 1935; «Настанет день», 1942; «Лже-Нерон» 
1936; «Лисы в винограднике», 1947 и др.), исходивший из неопросве-
тительского представления об историческом процессе как вечной — 
на разных этапах — борьбе разума и неразумия, идеи прогресса (си-
нонимичного гуманности) и «варварства», персонифицированной 
борьбе, позитивный исход которой для него был так же предрешен, 
как неизменное движение ввысь, к «абсолюту» противоборствующих 
триад Гегеля, — несмотря на трагизм отдельного существования.

Тут уместно обратиться к структурной схеме развития литератур-
ных модусов Нортропа Фрая2 — как и всякая схема, упрощающей и 
огрубляющей, но при этом выявляющей суть, необходимый в анализе 
категориальный признак явления. В основу выделения модусов Фрай 
положил принцип Аристотеля, известный по его классификации жан-
ров трагедии и комедии, — характеристику типа героя (что вполне 
соответствует специфике исторического романа, в отличие от эпоса, 
фокусирующего внимание не на событии, а на личности). Согласно 
Фраю, после собственно мифа (где герой — бог) и романтического мо-
дуса (герой обладает сверхъестественными способностями) следует 
«высокомиметический модус» литературы: трагедия в широком пони-

1 Кожинов  В.  В. Историзм в литературе // Литературная энциклопедия 
терминов и понятий / Гл. ред. и сост. А. Н. Николюкин. М., 2001. С. 321.

2 См.: Frye N. H. Anatomy of criticism: Four Essays. Princeton, 1957. В руc. пер.: 
Фрай Н. Анатомия критики (очерк 1‑й: «Историческая критика: Теория мо-
дусов») // Зарубежная эстетика и теория литературы XIX—XX вв.: Трактаты, 
статьи, эссе. М., 1987. С. 232—263.



Г. В. Якушева132

мании слова, где герой выше других людей, но зависим от условий 
земного существования.

Это  — модус исторического романа-дилогии Генриха Манна 
«Юность и зрелость короля Генриха IV» (1935—1938)1, с его идеа-
лизированным и актуализированным — в годы фашистской экспан-
сии — образом короля-демократа эпохи Возрождения, веротерпимо-
го, жизнепреемлющего, волевого и отважного «гуманиста с мечом в 
руках», в котором мы видим не только и не столько правдивый пор-
трет легендарного короля Наварры, а затем Франции, сколько про-
светительскую иллюзию, поучительный пример разумного и потому 
оправданного и эффективного поведения героя, в заданном времени 
трагически умирающего от рук религиозного фанатика, но остающе-
гося живым и действенным в исторической перспективе. «Мы окон-
чим свои дни, но след нашего сознания перейдет в другие умы...»2, 
и этот след предполагает важный для писателя-антифашиста вывод, 
включенный им в итоговые раздумья героя: «Гуманистам надо быть 
непримиримыми и поднимать оружие всякий раз, когда враждебные 
силы хотят воспрепятствовать назначению человека»3. Закономерно, 
что эту свою дилогию «высокого подражания» сам Г. Манн, по неко-
торым свидетельствам, называл «романом-уроком»4. 

1 Дилогия первоначально появилась в виде двух романов: Mann H. Die 
Jugend des Königs Henri Quatre. Amsterdam, 1935; Ders.  Die Vollendung des 
Königs Henri Quatre. Ibid., 1938.

2 Манн Г. Соч.: В 8 т. Т. 7. М., 1958. С. 649 (Пер. Н. Г. Касаткиной).
3 Там же. С. 647.
4 Цит. по: Лейтес Н. С. Немецкий роман 1919—1945. Пермь, 1975. С. 293 

(«...Мы можем назвать себя современниками Варфоломеевской ночи... На про-
тяжении столетий она стала символом всех бессмысленных проявлений гру-
бой силы, — сказал он (Г. Манн. — Г. Я.) однажды в Париже перед чтением 
отрывков из его дилогии. — Дилогия — роман-урок»). Вторая часть дилогии 
завершается «Обращением Генриха Четвертого, короля Франции и Наварры 
из облака, которое открывает его на миг, а потом смыкается над ним»: «Меня 
призвали, чтобы вдохновиться примером моей жизни, не будучи в силах вер-
нуть мне эту жизнь...» («On m’a conjure, on a voulu s’inspirer de ma vie, faute de 
pouvoir me la rendre...») (Манн Г. Указ. соч. С. 826, 829; вкрапления французс-
кого текста в дилогию стилизуют документальность повествования). 

Следует заметить — с точки зрения определенного соответствия характе-
ра и содержания даже ретроспективного литературного исследования теку-
щему литературному и шире — актуальному духовному процессу, что если 
в многочисленных отечественных (труды Н.  Н.  Сереброва, О.  В.  Егорова, 
И. В. Миримского и др.) и зарубежных (в т.  ч.: Weisstein U. Heinrich Mann. 
Eine historischkritische Einführung in sein dichterisches Werk. Tübingen, 1962; 
Winter  L. Heinrich Mann und sein Publikum. Köln-Lausanne, 1965; Banuls  A. 
Heinrich Mann. Le poéte et la politique. Paris, 1966; Ebersbach V. Heinrich Mann. 
Leipzig, 1978) работах манноведов 1960—1970-х гг. упомянутая дилогия — 
вершинное и с художественной, и с концептуальной стороны произведение 
писателя  — непременно присутствовала либо как один из основных пред-
метов анализа, либо как важная точка отсчета для оценки всего творческого 
пути Г. Манна, то с 1980‑х гг. — времени расцветающего постмодернизма и 



Исторический роман в Германии XX века. . . 133

Второй стадией литературного развития, по Фраю, является «низ-
комиметический модус»  — комедия и реалистическая литература. 
В  отношении немецкого исторического романа XX века здесь пока-
зателен первый роман «данцигской трилогии»» Гюнтера Грасса  — 
«Жестяной барабан» («Die Blechtrommel», 1959), фактуально достовер-
ное и жестокое (как и жестяной барабан, помнящий и отбивающий 
историю), безыллюзорно-реалистическое повествование о Германии 
1-й половины XX века — от начала столетия, Первой мировой вой-
ны, Веймарской республики, фашизма и Второй мировой войны до 
Западной Германии 1950-х гг., представленное через призму воспри-
ятия сниженного, пародийно-гротескного, комического героя Оскара 
Мацерата, «дурачка» по собственному выбору: в три года инсцениро-
вал падение в погреб, чтобы избежать включения в пошлую взрослую 

естественного стремления понять, объяснить или опровергнуть его — труды 
о писателе сосредоточены главным образом на раннем, периода империи, 
Первой мировой войны и Веймарской республики, этапе творчества Генриха 
Манна, необычайно (и в гораздо большей мере, чем его знаменитый брат 
Томас) восприимчивого ко всем эстетическим и мировоззренческим веяни-
ям времени  — включая не только всепроникающего Ф.  Ницше или влас-
тителя умов немецкой молодежи конца XIX в. Германа Бара с его «Mystik 
der Nerven», или Поля Бурже с его диагнозом «болезни века» как «болезни 
воли» («la maladie de la volonté»), но даже и почти не вспоминаемый у нас 
монархистско-националистический угар, сопряженный с кратковременным 
(с апреля 1895 г. по март 1896 г.) преемственным, после Э. Бауэра и извест-
ного почвенника из плеяды адептов Heimatkunst Ф. Линхарда, руководством 
журналом «Das Zwanzigste Jahrhundert. Blätter für deutsche Art und Wohlfahrt» 
с его программным лозунгом защиты среднего класса и фактическим ретрог-
радным противостоянием прогрессу, апологией сдерживающего дурные ин-
стинкты религиозного сознания, пангерманизма и милитаризма — вплоть до 
призыва к военной экспансии против России и откровенно антисемистких 
пассажей (что позднее сам писатель назвал своим «печальным дурачеством» 
(«meine traurige Albernheit»), прося своего биографа Карла Лемке никак не 
упоминать о «Двадцатом веке»  — см. об этом: Dirksen  E. Autobiographische 
Züge in Romanen H. Manns // Orbis litterarum. Copenhagen, 1966. Vol. XXI. № 
01. S. 329). Доказательством преимущественного интереса манноведения пос-
ледних десятилетий к раннему, «поисковому» периоду творчества Г. Манна 
(что в контексте нашей проблематики сообщает особую представительность 
историческому роману зрелого писателя, ставшего убежденным рациона-
листом-неопросветителем, интернационалистом и антифашистом — как ре-
зультат во многом показательного для немецкого интеллигента поколения 
Jahrhundertwende  пути от эстетизма через Blut und Boden  к либерально-
демократическим ценностям) служат, в частности, работы: Berle W. Heinrich 
Mann und die Weimarer Republik: Zur Entwicklung eines politischen Schriffstellers 
in Deutschland. Bonn, 1983; Schlichting R. Heinrich Mann und Friedrich Nietzsche: 
Studien zur Entwicklung der realistischen Kunstauffassung im Werk Heinrich 
Manns bis 1925. Frankfurt a. M. etc., 1986; а также выстроенная в основном на 
материале творчества Г. Манна статья: Якушева Г. Интернационал духа. Идея 
европейского единства и немецкая либеральная интеллигенция 10—20‑х го-
дов XX в. // Европейский альманах: История. Традиции. Культура. М., 1991. 
С. 102—109.



Г. В. Якушева134

жизнь и навсегда остаться в детстве, в зрелом возрасте, так или иначе 
испытав эту жизнь, притворился сумасшедшим, чтобы в стенах психи-
атрической больницы вернуться в безмятежное лоно «аутсайдерства» и 
тишины: «... это наконец-то моя, казенная, металлическая, крытая бе-
лым лаком кровать... это наконец-то достигнутая цель, мое утешение, 
она могла бы стать моей верой, дозволь начальство моего заведения 
предпринять некоторые усовершенствования: я бы сделал повыше ре-
шетку кровати, чтобы никто не подходил ко мне слишком близко»1.

Этот новый «простодушный», своего рода Симплициссимус се-
редины XX века, старый и вечно новый прозорливец и хитрец под 
маской шута заставляет вспомнить о мощной сатирико-обличитель-
ной традиции мировой литературы — так же, как дилогия Г. Манна, 
сознательно стилизованная под обстоятельную серьезность возрож-
денческо-просветительских исповеданий, заставляет вспомнить об 
«Опытах» М. Монтеня. Но если при этом в монтеневский скепсис его 
романный единомышленник король Генрих  IV вносит мотив исто-
рического оптимизма, веры в конечную победу благородства, добра, 
человечности и т. п., то герой Грасса пафос своего неприятия обраща-
ет именно на то, что принято называть традиционными ценностями: 
семью, религию, любовь, почтение к старшим, патриотическую готов-
ность преданно и самопожертвованно служить отчизне, самую куль-
туру. В образе Оскара Мацерата мы сталкиваемся с симптоматичной 
социальной шизофренией, раздвоением личности литературного ге-
роя (как и человека) эпохи «второго модуса», заложенной уже в самом 
провокационно-оксюморонном его определении как реализма и ко-
медии одновременно, что подводит к мысли о сущностной комичнос-
ти человеческого существования, если изобразить его реалистично и 
трезво. Раздвоение это — в одновременном самопозиционировании 
Мацерата и как исключения, и как типа. С одной стороны, он осозна-
ет себя индивидуальностью в эпоху прокламируемой обезличеннос-
ти: «Я выслушивал... слова о том, что ...нет больше романных героев, 
потому что нет больше индивидуальностей, потому что индивидуаль-
ность безвозвратно утрачена... Но что касается меня, Оскара, и моего 
санитара Бруно, я бы хотел заявить: мы с ним оба герои, герои совер-
шенно различные, он — за смотровым глазком, я — перед глазком; и 
даже когда он открывает мою дверь, мы оба, при всей нашей дружбе 
и одиночестве, отнюдь не превращаемся в безымянную, лишенную 
героизма толпу»2. С другой стороны, что доказывается всем повест-
вованием и что он сам подчеркивает своей «одноположенностью» с 
другом-надсмотрщиком, Мацерат  — один из многих, один из всех, 
дистанцирующийся от массы, но несущий в себе все ее пороки, склон-
ности, намерения, привычки и страсти.

1 Грасс  Г. Жестяной барабан / Пер. с нем. С.  Л.  Фридлянд. М., 2001. 
С. 5—6.

2 Там же. С. 7—8.



Исторический роман в Германии XX века. . . 135

Отождествляющий себя в навязчивой идее с младенцем Христом, 
Мацерат намекает на свое предрешенное заклание, и здесь коми-
ческая претензия маленького уродца на исключительность рождает 
мысль о трагической участи всех людей. При этом наделенный дей
ствительно чудодейственной способностью голосом разбивать стек-
ло, этот сниженный до мелкого беса новый Мефистофель использу-
ет свой исключительный дар для жалкого искушения добропорядоч-
ных бюргеров: быстро и незаметно что-то стащить из разбитых вит-
рин магазинов. Высокое и низкое, комическое и серьезное, «в одном 
предложении успехи фронтовые и постельные»1 сплелись воедино в 
сатирическом эпосе Грасса, не только «истории», но и притче (при 
всей афишируемой писателем нелюбви к кафкианской традиции пи-
сать «вне времени и пространства»)2. По сути, это такой же «урок», 
что и дилогия Манна, но только с новым выводом: противотоки бы-
тия не олицетворяются дифференцированно в «друзьях» и «врагах» 
прогресса (разума, гуманности и т. п.), как это было в романе о коро-
ле Генрихе  IV. Противостояния  — внутри самого человека, но они 
не становятся борьбой «чувства» и «долга», «желаемого» и «требуемо-
го», как это было, например, в классицизме (тоже литературе «высоко
миметического модуса»), потому что и вовне нет никакого стержня, 
никакой точки отсчета или ориентира, нет того «идеального», к чему 
стремился герой Манна и что отвергает как «немецкое» (а мы воспри-
нимаем как общечеловеческое) заблуждение Гюнтер Грасс, реши-
тельный враг «идеологии» как таковой — а значит, и попыток внести 
смысл в живое течение нашей жизни.

Такой сплав «реализма» и «комизма» хочется назвать модернист-
ским — как раз в русле кафкианского абсурда, избавление от которого 
одно — та или иная форма ухода в «несуществование» (чем и отлича-
ется принципиально, например, притворное сумасшествие ученых в 
«Физиках» Ф. Дюрренматта от игры в «дурачка» грассовского героя). 
А вот третий, завершающий эволюцию литературных видов у Фрая 
«иронический модус», который исследователь сопрягает с модерниз-
мом, видится нам как раз в качестве постмодернистской модели вос-
приятия и отражения мира — и истории как мифа в вышеозначенном 
понимании. 

1 Grass G. Die Blechtrommel. Frankfurt а. M.; Hamburg, 1963. S. 251.
2 См. об этом в многочисленных работах как отечественных (А. В. Карель

ского, И. В. Млечиной, В. И. Стеженского, Л. Б. Черной, Т. Н. Андреюшкиной, 
В.  А.  Пестерева и др. В числе последних  — кандидатская диссертация 
И.  В.  Крученок «Трагифарсовая природа условной формы в „Данцигской 
трилогии“ Гюнтера Грасса», Воронеж, 2007), так и зарубежных исследова-
телей (в т. ч.: Schwarz W. J. Der Erzähler Günter Grass. Bern; München, 1969; 
Leroy R. «Die Blechtrommel» von Günter Grass. Paris, 1973; Miles K. Günter Grass. 
London, 1975; Richter F.-R. Günter Grass: Die Vergangenheitsbewältigung in der 
Danzig-Trilogie. Bonn, 1979).



Г. В. Якушева136

Блестящим образцом подобной модели служит роман  «Парфюмер» 
Патрика Зюскинда, в оригинале — «Das Parfüm», «Запах», «Аромат», 
предмет столь же обезличенный, что и «жестяной барабан» у Грасса, 
символизирующий оттеснение человека вещами и явлениями, но у 
Зюскинда еще более деперсонифицированный и деконкретизиро-
ванный. Ведь автор с самого начала предупреждает, что если имя его 
героя, парфюмера Жана-Батиста Гренуя, «в отличие от имен других 
гениальных чудовищ вроде де Сада, Сен-Жюста, Фуше, Бонапарта и 
т. д., ныне предано забвению, то отнюдь не потому, что Гренуй усту-
пал знаменитым исчадиям тьмы в высокомерии, презрении к людям, 
аморальности, — короче, в безбожии, но потому, что его гениальность 
и его феноменальное тщеславие ограничивались сферой, не оставля-
ющей следов в истории, — летучим царством запахов»1.

Симптоматично, что эта «летучая сфера» оказалась определяющей 
в судьбе и самого Гренуя, и многих так или иначе сталкивающихся с 
ним людей гораздо в большей мере, чем некогда неосязаемо-важная 
тень у Петера Шлемиля, героя А. фон Шамиссо: у Зюскинда в соци-
альных контактах сила влияния независимого, ускользающего, легко
подвижного и притом непреодолимо-мощного достигает абсолюта. 
И этот абсолют  — ироническое завершение той масштабной эпохи 
Просвещения, которая началась в XVIII веке, но, по нашему убежде-
нию, отнюдь не закончилась им, получив свой кризисный конец лишь 
во 2-й половине минувшего столетия — вместе с кризисом веры в из-
начальную «правильность» естественного человека. 

Автор «Парфюмера» не случайно переносит действие своего рома-
на именно в XVIII век — время апологии человеческой свободы, поз-
волившее увидеть не только славу, но и ужас ее безграничности, вол-
нующую притягательность — и опасность «человеческого, слишком 
человеческого». В своеобразном романе-итоге XX века Зюскинда, 
фокусирующем жанры (исторический, психологический, философ
ский, детективный) и проблемы (гения и толпы, таланта и морали, 
нравственности и власти, совести и свободы, индивидуального и мас-
сового сознания и т. д.), доминирует триллер, где ужасают не нату-
ралистические подробности (разумеется, имеющие место), но сама 
рассказанная  история, которую следовало бы назвать не «историей 
одного убийцы», а «историей убийства». Убийства человеком других 
людей во имя того, чтобы его полюбили,  — и убийства его самого 
теми, чью любовь он хотел завоевать, подчиняя себе и лишая тем са-
мым индивидуальности (ведь именно такие люди  — обезличенные 
отбросы общества — и полюбили Гренуя, и в порыве любви растер-
зали на части). 

1 Зюскинд П. Парфюмер. История одного убийцы / Пер. с нем Э. В. Венге
ровой. М., 2003. С. 7. О сложной жанровой структуре романа см., в частности: 
Роганова И. С. Традиция немецкого романа о художнике в постмодернист-
ском преломлении // Вестник МГУ. Сер. 9. Филология. 2007. № 3. С. 75—82.



Исторический роман в Германии XX века. . . 137

Таким образом в ситуации полного самоосуществления человека 
христианская любовь оказывается не взаимным милосердием, а вза-
имным убийством. Так круг «романов воспитания» XX века, к кото-
рым почти единогласно критики причисляют и дилогию о Генрихе IV 
Г. Манна, и «Жестяной барабан» Г. Грасса, завершается констатацией 
неизбежного взаимоуничтожения людей. Но если иронию понимать 
не как насмешку Бытия (или Бога, или Природы) над человеком, а, 
следуя гегелевской концепции иронии в истории, как факта диалек-
тики развития, при котором один этап необходимо зачеркивает дру-
гой во имя движения «ввысь», то мы, прощаясь с тотальным оптимиз-
мом Просвещения, но не отбрасывая его, не ставим точку на «ирони-
ческом модусе» литературного (как и вообще духовного) развития, на 
«хаосе» модернизма или «разрушении» постмодернизма — но остав-
ляем многоточие надежды...

Zusammenfassung

Der deutsche historische Roman des 20.  Jahrhunderts: 
 von der Illusion zum Thriller (Heinrich Mann,  

Günter Grass,  Patrik Süskind)
Unter der Voraussetzung, daß wir die Geschichte als «Mythe» betrachten 

können (im Sinne der Widerspiegelung der Ereignisse durch das Prisma 
des persönlich und zeitlich bedingten Bewußtseins), versuchen wir hier 
das Schema der Weltliteratur-Evolution von Northrop Frye auf die Analyse 
des deutschen historischen Romans im 20. Jahrhundert anzuwenden. So 
repräsentieren die beiden Bände von Heinrich Manns «Henri Quatre»-
Roman die erste nachmythologische, sogenannte «hochmimetische», «tragi-
sche» Etappe bzw. den entsprechenden literarischen Modus der Literatur-
Evolution: der Held überholt seine Zeit. In dieser Phase läßt die Tragödie 
noch die Hoffnung auf den guten Verlauf der Dinge in Zukunft zu und 
erweckt einen neu-aufklärerischen «historischen Optimismus». Der zweite, 
sog. «niedermimetische», realistische Modus kommt in der «Blechtrommel» 
von Günter Grass zum Ausdruck: der Held ist gleichzeitig ein typischer 
Kleinbürger und ein außergewöhnlicher Mensch, zugleich Produkt und 
Kritiker seiner Gesellschaft und seiner Zeit. Die Bilanz seines Lebens ist 
die Position des Außenseiters, die Flucht in die Nicht-Existenz, den sozia-
len Selbstmord. Den dritten, sog. «ironischen» Modus betrachten wir nicht 
mit Frye als die moderne, sondern als postmoderne Etappe der Literatur-
Evolution. Für sie ist nicht der Selbstmord kennzeichnend, sondern der 
wechselseitige Mord, nicht die Welt als Unsinn und Banalität, sondern als 
Zerstörung (Patrick Süskind, «Das Parfüm»).



В. Н. АХТЫРСКАЯ
(Санкт-Петербургский государственный университет)

«КОЛЬЦА САТУРНА» В. Г. ЗЕБАЛЬДА  
КАК БАРОЧНЫЙ ТЕКСТ

Книга современного немецкого писателя Винфрида Георга Зе
бальда (1944—2001) «Кольца Сатурна. Паломничество по Англии» 
(«Die Ringe des Saturn. Eine englische Wallfahrt», 1995) представляет 
собою повествование, последовательно размывающее границы жан-
ров, как это зачастую происходит в постмодернистской литературе. 
«Кольца Сатурна» — путевые заметки, написанные от первого лица 
и обнаруживающие документальную составляющую. На страницах 
книги рассказчик подробно, с множеством деталей описывает пешее 
странствие по графству Саффолк, якобы совершенное им в августе 
1992 г. Все населенные пункты, в которых побывал рассказчик, мож-
но найти на географической карте, все упоминаемые им исторические 
факты подтверждаются источниками. Обращает на себя внимание ги-
перреференциальность книги, ее перегруженность всевозможными 
сведениями, подробностями, неизменно представляемыми как ре-
альные и вызывающими ощущение хаоса, которое усиливается еще 
и потому, что книга иллюстрирована множеством, на первый взгляд, 
безыскусных черно-белых фотографий и репродукций, в которых от-
ражаются путевые впечатления рассказчика. Кажется, налицо «на-
ивное» использование интермедиальной составляющей, призванной 
бесхитростно подтвердить достоверность изображаемого и вместе с 
тем воплотить постмодернистский принцип нонселекции. Мнимо на-
ивный характер создает и отсутствие смены точек зрения — повест-
вование в «Кольцах Сатурна» отчетливо монологично, — а также тот 
факт, что референтная соотнесенность текста асимметрична: он в пер-
вую очередь обнаруживает отсылки к действительности, а не к миру 
других текстов, иных данностей культуры. 

Однако внимательное прочтение свидетельствует о том, что 
Зебальд лишь играет с конвенциями постмодернистской литературы 
и притворно демонстрирует в книге постмодернистскую всеядность, 
воссоздавая мозаичную, внешне неупорядоченную пестроту мнимых 
фактов. Постмодернистским интерпретациям «Колец Сатурна» про-



«Кольца Cатурна» В. Г.  Зебальда как барочный текст 139

тиворечит сам стиль изложения, возвышенная и даже несколько арха-
изирующая манера. Царящий в травелоге Зебальда хаос оказывается 
видимостью. Книга «Кольца Сатурна» выступает носителем поэтики 
ассоциаций и таит в себе множество интертекстуальных вкраплений. 
В первую очередь поэтика «Колец Сатурна» с их мотивом хрупкости и 
бренности земного бытия ориентирована на воспроизведение бароч-
ной парадигмы, поэтому способы включения в ткань повествования 
прецедентных текстов можно проанализировать с точки зрения семи-
отики, рассматривая как знак текста композиционные особенности, 
топосы, цитаты, аллюзии, метафоры.   

На фоне барочных претекстов становится понятна сама структурно-
композиционная модель и жанровая принадлежность анализируемо-
го травелога. Исследователи культуры и литературы барокко, в част-
ности Б. Р. Виппер, Стэнли Фиш, Мартина Вагнер-Энгельхааф1, неод-
нократно подчеркивали такую особенность эпохи барокко, как изоб-
ражение человека в слиянии с внешним миром, своеобразное погло-
щение его средой, обусловленное глубоким мировоззренческим, фи-
лософским, религиозным сломом. Человек в эпоху барокко перестает 
быть центром мироздания и остро ощущает хрупкость собственного 
бытия. Нечто подобное мы можем наблюдать и в «Кольцах Сатурна»: 
рассказчик, филолог и эстет, в чем-то сопоставимый с реальным авто-
ром, при всей своей интеллектуальной утонченности предстает как 
созерцательное начало, неизменно подмечающее детали внешнего 
мира, по большей части знаки разрушения и гибели. Оставаясь безу-
частным, он осознает свою подчиненную роль и поглощается пейза-
жем, теряется в нем. 

Вместе с тем на уровне более поверхностных ассоциаций в «Кольцах 
Сатурна», чрезвычайно подробно изображающих путешествие по не-
большой территории графства Саффолк, по запущенным садам, паркам 
и аристократическим поместьям, можно увидеть воплощение барочно-
го топоса «мир как сад». По замечанию искусствоведа Г. З. Каганова, 
эпоха барокко первой стала испытывать глубокий интерес к созданию, 
оформлению садового пространства как своеобразного микромира, в 
котором прочитываются знаки присутствия Творца2. В иллюзорных 
перспективах, в искусственных гротах и водоемах барочного сада, в 
извивах и изгибах парковых дорожек, сколь бы прихотливыми и за-
гадочными они ни казались, неизменно таится благой, возвышенный 
смысл, даже если мы и заблудились поначалу в их лабиринтах, подоб-

1 Виппер  Б.  Р. Искусство XVII  в. и проблема стиля барокко // Ренес
санc. Барокко. Классицизм. Проблема стилей в западноевропейском искусст-
ве XV—XVII веков. М., 1966. С. 257—258; Fish S. Self-Consuming Artifacts. The 
Experience of Seventeenth-Century Literature. Berkeley, 1972. P. 32—34; Wagner-
Engelhaaf Ma. Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte und Textfiguration. 
Stuttgart, 1997. S. 75—82. 

2 Каганов Г. З. Интонация барокко: между небом и землей // Early Music 
Magazine. 2007. № 2. С. 32—35.



В. Н. Ахтырская140

но человеческой душе, теряющейся в лабиринте бытия, чтобы в кон-
це концов обрести совершенство. Ландшафтные архитекторы барокко 
рассматривали сад как уменьшенную модель рая. 

Естественно, мимо этого топоса не прошла и барочная литература. 
К числу литературных произведений английского барокко, отдавших 
дань подобной традиции, можно отнести стихотворения знаменитого 
поэта Эндрю Марвелла «Сад» («The Garden»)1 и «Поместье Эпплтон-
Хауз» («Upon Appleton House»)2. Их лирический герой толкует зри-
мые, осязаемые и пленительные в своей конкретности детали вне-
шнего мира как знаки божественного присутствия и видит в них оп-
равдание человеческого существования. 

На страницах анализируемой книги Зебальд переосмысливает эту 
составляющую барочной парадигмы. Путешествие рассказчика по ма-
ленькому графству Саффолк действительно можно интерпретировать 
как странствие по микромиру замкнутого, уединенного сада. Вместе с 
тем, если ему и удается что-то разглядеть, расшифровать, прочитать в 
своей маленькой Вселенной, то это знаки гибели, распада и умаления. 
Саффолк на страницах книги — мрачная, пустынная местность, об-
наруживающая признаки разрушений, подверженная ударам стихий, 
едва ли не лежащая в руинах. Кажется, будто никакого движения на  
страницах книги нет, будто в ней бесконечно длится один и тот же 
сумрачный день, а рассказчик бесконечно созерцает  одни и те же уг-
рюмые пейзажи. Тем самым повествование в «Кольцах Сатурна» впи-
сывается в контекст барочной аллегории жизненного пути и самого 
течения бытия как странствия, скорбного, исполненного меланхолии 
и сопровождающегося созерцанием руин. Метафоре руин подчине-
ны все элементы текста, она есть своеобразный стержень, на который 
нанизаны все уровни художественной структуры «Колец Сатурна». 
Очевидно, в этой метафоре Зебальд объединяет два полюса барочной 
образности: тяготение к телесности, осязаемости, вещественному ми-
ровосприятию, с одной стороны, и чувство бесконечности — с другой. 
Руины, мимо которых пролегает путь рассказчика, всегда конкретны, 
реальны, соотносимы с тем или иным населенным пунктом. Однако 
само их обилие в духе барочной аллегории представляет идею беско-
нечности, бесконечности скорби и страданий.  

Эта метафора есть некий ключ и к жанровому своеобразию книги. 
Оригинальное сочетание весьма точных документальных фрагментов 
с фрагментами поэтическими, воплощенное у Зебальда в метафоре 
руин, — отличительное свойство такого жанра английской барочной 
литературы, как ученый трактат. Его образцы явились для Зебальда 
прецедентными текстами. О правильности подобного предположения 
свидетельствуют эксплицитно присутствующие в тексте интертексту-

1 Marvell A. The Garden // Marvell A. «To His Coy Mistress» and Other Poems. 
N. Y., 1997. P. 24—26.

2 Marvell A. Upon Appleton House // Ibid. P. 37—58.



«Кольца Cатурна» В. Г.  Зебальда как барочный текст 141

альные вкрапления — цитаты из произведений английских бароч-
ных авторов, и в частности прямые текстуальные заимствования из 
трактатов английского барочного писателя и ученого, философа, эру-
дита, медика, уроженца Саффолка сэра Томаса Брауна (1605—1682). 
Произведения Брауна «Погребальные урны» («Hydriotaphia, or Urn 
Burial»), «Сад Кира» («The Garden of Cyrus»), «Распространеннные за-
блуждения» («Pseudodoxia Epidemica, or Vulgar Errors») содержат до-
кументальную составляющую и сообщают научные сведения, пусть и 
несколько причудливые, вполне в духе XVII в. Однако автор словно 
забывает о них ради бесконечных сетований на хрупкость и бренность 
человеческого существования и раздумий о потустороннем мире, о 
призрачности бытия. 

Рассказчик у Зебальда метафорически сопоставляет себя со стран-
ником, идущим по  следам Томаса Брауна в печальном, неуклонно 
умаляющемся, обреченном мире, странником-меланхоликом, чи-
тающим знаки распада, собирающим и каталогизирующим их. Для 
Брауна руины, следы разрушения — неизменно свидетельства слав-
ного, возвышенного или трогательного прошлого, а сама возмож-
ность их истолковать и сохранить для грядущих поколений есть до-
казательство благой природы человека. Рассказчик же у Зебальда, на-
блюдая мир как барочный художник, делает совершенно иные вы-
воды. Руины для него — знаки гибели, трагического, неудержимого 
распада. Проходя мимо следов былого величия, погибшей красоты и 
неисчислимых страданий, рассказчик созерцает преходящее, одновре-
менно запечатлевая его в слове. Движение превращается в чтение зна-
ков, а чтение перерастает в процесс писания. Не случайно компози-
ция «Колец Сатурна» отчетливо трехчастна: первая глава книги есть 
рассказ о том, как рассказчик приступает к работе над путевыми за-
метками, центральная часть, т. е. главы со второй по девятую, — опи-
сание этого странствия, а заключительная, десятая, глава посвящена 
завершению заметок. Благодаря композиционному обрамлению по-
вествования о путешествии проявляется метауровень текста: книга 
словно бы еще не существует в первой главе, она только задумана, — 
центральную часть можно метафорически прочитать как процесс ее 
создания,  — а в заключительной главе окончание путевых заметок 
совпадает с финалом книги. 

В самом же процессе чтения и письма рассказчик ориентируется на 
барочных авторов, создавая  своего рода «барочный текст» с помощью 
многочисленных цитат, в частности, из произведений Шекспира. Как 
и в случае с фрагментами трактатов Брауна, Зебальд избирает в каче
стве объекта цитирования наиболее трагические и печальные строки 
Шекспира, соответствующие меланхолическому и скорбному умонас-
троению рассказчика и зачастую применяемые для описания снови-
дений и галлюцинаций. В этом смысле показателен отрывок седьмой 
главы книги, где поначалу описываются события, которые можно рас-
ценивать как реальные. Рассказчик в окрестностях крохотного городка 



В. Н. Ахтырская142

Данвич случайно забредает в лабиринт тисовых зарослей, где долго 
блуждает в панике, на какое-то время даже утратив надежду найти 
выход. Потом, все-таки оказавшись в этом городке, он вспоминает о 
его исторической судьбе, о том, что Данвич на протяжении ряда лет 
был разрушаем стихиями, поглощался алчным морем, постепенно об-
рушиваясь в пучину. 

Спустя некоторое время рассказчик видит сон, в котором он 
вновь — в том же лабиринте, в вознесенном на страшную высоту па-
вильоне в его центре. Оттуда он созерцает разверзшуюся у его ног 
пропасть. Галки и вороны, парящие на дне ее, представляются ему 
не более жуков, рыбаки на берегу — не более мышей, а глухой рокот 
прибоя, перемалывающего прибрежную гальку, до него и вовсе не 
доносится. Приведенный отрывок являет собою фрагментарный (что 
хорошо поддерживает метафору руин) прозаический перифраз моно-
лога Эдгара в трагедии «Король Лир» (акт 4, сцена 6): «Какая жуть — 
заглядывать с обрыва / в такую глубь! Величиной с жука, / Под нами 
вьются галки и вороны  /  […] Рыбаки на берегу  — / Как маленькие 
мыши. […] О камни ударяют с шумом волны, / Но их не слышно с этой 
высоты»1. Притворяющийся безумцем Эдгар делает вид, что возводит 
своего отца, ослепленного Глостера, на скалу, чтобы тот мог бросить-
ся с нее и покончить счеты с жизнью. В действительности у Шекспира 
нет никакой скалы, герои идут по ровному морскому берегу, утес су-
ществует лишь в воображении слепца. Зебальд вновь использует ба-
рочный топос иллюзии и реальности. 

В этом же сновидении рассказчик наблюдает ужасные разруше-
ния, чинимые яростной стихией, и ее многочисленные жертвы, в том 
числе обезумевшего от горя седовласого старца, склонившегося над 
телом девушки. Рассказчику кажется, будто до него доносятся его сло-
ва, отсылающие к финалу «Короля Лира» и представляющие собой 
точную цитату из трагедии Шекспира: «Lend me a looking glass; if that 
her breath will mist or stain the stone, why, then she lives»2.

И здесь, анализируя способы создания в «Кольцах Сатурна» «бароч-
ного текста», хотелось бы сказать следующее. «Текстуальные», строя-
щиеся на приведении точных или перифразированных фрагментов 
чужого текста цитаты выполняют у Зебальда особую, скрытую фун-
кцию. На наш взгляд, они воплощают сопоставление двух миров — 
реального, в котором существует и который изображает в рамках до-
кументального повествования рассказчик, и литературного. При по-
мощи скорбной и горестной, проникнутой печалью «барочной» ци-
таты Зебальд показывает реальность как несовершенную, блёклую 
копию не менее трагической и печальной, но более способной избег-

1 Шекспир У. Король Лир (пер. Б. Пастернака) // Шекспир У. Полн. собр. 
соч.: В 8 т. Т. 6. М., 1960. С. 531.

2 Shakespeare W. King Lear // Shakespeare W. Complete Works. Glasgow, 1994. 
P. 1167. 



«Кольца Cатурна» В. Г.  Зебальда как барочный текст 143

нуть бренности реальности поэтического слова — в ее барочном вариан-
те. Текстуальная «барочная» цитата становится у Зебальда средством 
представить первую, неистинную реальность как отражение второй, 
литературной, фикциональной, более подлинной.

Наряду с «текстуальными» цитатами, «Кольца Сатурна» часто отсы-
лают читателя к тому или иному излюбленному эпохой барокко мо-
тиву, приему или тропу, которые создают специфическое «барочное» 
оформление текста и также могут рассматриваться как некие знаки, 
семиотические указатели на претекст или определенную литератур-
ную традицию. К их числу можно отнести лейтмотивный план «Колец 
Сатурна». Его формируют лейтмотивы руин и разрушений, странс-
твия по заброшенному парку или саду, лейтмотив заключения в лаби-
ринте, лейтмотив полета, левитации. Они поддерживаются часто пов-
торяющимися на страницах книги образами рассыпающихся башен и 
маяков, покинутых могил, огня и пепла. 

Данные лейтмотивы и образы можно расценивать как своеобраз-
ное «цитирование» барочных эмблем бренности, а бесконечное пов-
торение словно превращает их в ряд копий, множащихся зеркаль-
ных отражений. В самом деле, на страницах книги упоминается о ка-
талоге странных и загадочных предметов и произведений искусства, 
предназначавшихся Томасом Брауном для некоего закрытого музея. 
Но в XX в. в музей при больнице города Нориджа попадает его соб
ственный череп, извлеченный из земли при перепланировке местно-
го кладбища… Мотив сожжения рукописей и летящих, кружащихся 
хлопьев сажи и пепла словно отражает мотив погребения в огне, столь 
привлекавший Брауна и упоминаемый на страницах книги. 

Кроме того, в книге заметна тенденция к иносказанию, иногда 
перерастающему в аллегорию. Не случайно ее название — «Кольца 
Сатурна»: в середине барочного лабиринта, состоявшего из концентри-
ческих окружностей, нередко помещали античную статую. Рассказчик 
словно движется в лабиринте скорбных смыслов, приближаясь к пос-
тижению неумолимого времени — Сатурна. Подобная интерпретация 
представляется тем более обоснованной, что в популярных барочных 
сборниках эмблем именно в виде лабиринта было принято представ-
лять слабый человеческий ум, поглощенный суетой. Зачастую авто-
ры эмблематических сборников рядом с лабиринтом помещали баш-
ню как аллегорию возвышенного склада ума, алчущего не радостей 
бренного мира, а духовного спасения. Зебальд явно обыгрывает этот 
распространенный барочный мотив, превращая свой травелог в па-
родийное подобие барочных нравоучительных картин, поскольку в 
«Кольцах Сатурна» часто встречается образ башни, выступающей как 
символ бесплодных усилий, одиночества и медленного разрушения. 
Впрочем, можно предположить, что здесь Зебальд цитирует и другую 
барочную аллегорию, представлявшую дерзость и самонадеянность 
человеческого сознания в виде Вавилонской башни. Именно такую 
аллегорию мы встречаем в поэме Эдмунда Спенсера «Руины време-



В. Н. Ахтырская144

ни» («The Ruines of Time», 1591), обнаруживающей ряд точек сопри-
косновения с барочной стилизацией Зебальда. Лирический герой 
Спенсера скорбит по поэту Филиппу Сидни и одновременно оплаки-
вает упадок и разрушение древнего британского города Веруламия, 
основанного римлянами. Поэма Спенсера превращается из элегии на 
смерть Сидни в размышления о превратностях судьбы и бренности 
бытия, аллегорически изображаемого в виде величественных, но не-
прочных архитектурных сооружений: «a statelie Towre appeared, / Built 
all of richest stone, that might be found / And nigh vnto the Heauens in 
height vpreared, / But placed on a plot of sandie ground: / Not that great 
Towre, which is so much renownd / For tongues confusion in holie writ, / 
King Ninus worke, might be compar’d to it. But ô vaine labours of terres-
trial wit, / That buildes so stronglie on so frayle a soyle […]»1. 

В «Кольцах Сатурна» можно увидеть барочную составляющую и 
на уровне «цитирования» риторических фигур. В частности, Зебальд 
широко использует так называемые барочные сравнения, предмет ко-
торых оттесняет на второй план их базу, приобретая самодовлеющее 
значение. 

Например, ветряные мельницы, некогда оживлявшие ландшафт 
Восточной Англии, уподобляются «блику, световому рефлексу, сияю-
щему в глазах персонажа картины»2 (вспоминается традиция бароч-
ной живописи, знаменитой своими эффектами светотени: Рембрандт, 
Вермеер, Жорж де Ла Тур). Зал ожидания в амстердамском аэропор-
ту рассказчик сравнивает с преддверием неизвестной страны, из ко-
торой никто никогда не возвращался. Тем самым, благодаря исполь-
зованию развернутых барочных сравнений возникает впечатление, 
будто земной, зримый, осязаемый предмет — лишь зеркальное отра-
жение, слабая тень весьма мрачной барочной вечности, которую смут-
но предощущает творческое сознание рассказчика. 

И здесь мы неизбежно подходим к вопросу о смысле знаков распа-
да, предстающих на страницах «Колец Сатурна», и всего странствия 
рассказчика в целом. Очевидно, в связи с этим стоит вспомнить о сти-
хотворениях Джона Донна «В Великую Пятницу 1613 г. по пути на 
запад» («Good Friday, 1613. Riding Westward»)3 и «Гимн Господу, моему 
Господу, на одре болезни» («To God, My God, in my Sickness»)4, строя-

1 Воздвиглась величественная башня, сложенная из драгоценнейшего 
камня и едва ли не касающаяся небес, но возведена она была на песке, и ее 
ожидал конец еще более печальный, нежели создание царя Нимрода, баш-
ню, где свершилось смешение языков… О, тщеславие слабого земного ума, 
строящего на песке… См. Spenser E. The Ruines of Time // Spenser E. The Shorter 
Poems. London, 1989. P. 22—23.

2 Sebald W. G. Die Ringe des Saturn. Eine englische Wallfahrt. Frankfurt a. M., 
2004. S. 42—43.

3 Donne J. Good Friday, 1613. Riding Westward // Donne J. Complete English 
Poems. London, 1994. P. 356—358. 

4 Donne J. To God My God, in my Sickness // Ibid. P. 376.



«Кольца Cатурна» В. Г.  Зебальда как барочный текст 145

щихся вокруг метафоры кругосветного путешествия души и возвра-
щения ее к Создателю. Вероятно, этим барочным аллегориям отдал 
дань и Зебальд. 

Лирический герой Джона Донна в указанных стихотворениях 
проделывал кругосветное путешествие, т.  е. двигаясь на запад (а это 
направление в европейской культуре традиционно ассоциируется со 
смертью), оказывался на востоке, т. е. в лоне Творца, а значит, вос-
кресал. Повествователь в книге Зебальда движется на плоскости, по 
замкнутому кругу (в лабиринте Сатурна), и едва ли может рассчиты-
вать на какое-то индивидуальное продолжение в потусторонности. 
По прочтении книги мы никак не можем отделаться от неутешитель-
ного вывода о богооставленности мира, в котором, точно в темни-
це, заключен рассказчик. Вместе с тем при интерпретации метафо-
ры странствия в «Кольцах Сатурна» имеет смысл учесть «рамочные» 
первую и десятую главы. Здесь мы обнаружим разительное сходство 
с аллегориями Донна, поскольку первая глава начинается болезнью, 
а десятая заканчивается смертью. Речь идет о болезни рассказчика, 
сопровождающейся многочисленными красочными галлюцинациями 
и обрастающей множеством литературных аллюзий (Кафка, Джойс, 
Набоков), и о смерти его дальнего родственника, послужившей им-
пульсом для печальных размышлений о горестной природе бытия: 
«А Томас Браун в своем трактате „Распространенные заблуждения“, 
в каком-то фрагменте, который мне сейчас не найти, замечает, что в 
Голландии в его время бытовал обычай закрывать в доме покойного 
траурным крепом все зеркала и все картины, на коих написаны ланд-
шафты, персоны или плоды полей, дабы покидающую тело душу в ее 
последнем странствии не отвлекал ни собственный ее зеркальный об-
раз, ни вид ее родины, которую предстоит ей скоро утратить»1. Душа 
избегла земных оков, но мы, в отличие от стихотворений Донна, так 
и не узнаем, куда она направляется. 

И здесь, завершая анализ книги В. Г. Зебальда «Кольца Сатурна» 
как барочного текста, нельзя не упомянуть о том, что, внимательно 
прочитав трактат сэра Томаса Брауна «Pseudodoxia Epidemica», этой 
цитаты, идеально вписывающейся в барочную парадигму, мы так и не 
нашли. Зебальд виртуозно воспроизводит стиль Брауна, приписывая 
ему несуществующее высказывание и одновременно прибегая к ори-
гинальному художественному средству, который именуется «ложным 
цитированием». Думается, ложными цитатами текст книги пестрит. К 
их числу можно отнести мнимые заимствования не только из Томаса 
Брауна, но также из Гомера и Борхеса. Безусловно, использование 
этого художественного приема на страницах книги заслуживает от-
дельного обсуждения. Ограничимся пока лишь указанием на то, что, 
включая в текст «Колец Сатурна» мнимые цитаты, Зебальд подчерки-
вает близость своей поэтики к «высоким» образцам прошлого и тем 

1 Sebald W. G. Die Ringe des Saturn. S. 350.



В. Н. Ахтырская146

самым косвенно опровергает представление о «Кольцах Сатурна» как 
о воплощении незатейливой постмодернистской всеядности.

Zusammenfassung

W. G. Sebalds «Die Ringe des Saturn» als barocker Text
Der Reisebericht «Die Ringe des Saturn. Eine englische Wallfahrt» von 

W. G. Sebald gibt vor, nach dem Prinzip postmoderner Beliebigkeit auf-
gebaut zu sein, und er scheint der postmodernen Quasidokumentarprosa 
zuzugehören. In diesem auf den ersten Blick chaotischen Reisebericht gibt 
sich aber auf den zweiten ein dichtes intertextuelles Verweisungsgefüge 
zu erkennen, so daß das Buch vom semiotischen Standpunkt als barocke 
Stilisierung interpretiert werden kann. Dieser Befund wird durch zahlrei-
che Anspielungen auf die Literatur des Barock, in erster Linie die des eng-
lischen, gestützt, darunter textuelle, motiv- und rhetorikbezogene Zitate. 



Ф. Х. ИСРАПОВА
(Дагестанский государственный университет)

«Поэзия на ходу» в лирике  
Гёте и Эйхендорфа

Традиционное представление о различии между классиком Гёте и 
романтиком Эйхендорфом уступает представлению об их сходстве в 
«резонантном пространстве»1 формулы «поэзия на ходу», предложен-
ной О.  Мандельштамом в «Разговоре о Данте» для характеристики 
творческого поведения поэта. Эта формула объясняет двойственную 
природу поэтической деятельности, когда речевое действие («гово-
рить», «(рас)сказывать», «произносить», «звучать», «петь») сопровож-
дается или предваряется физическим действием («ходить», «бро-
дить», «гулять», «блуждать», «странствовать», «бродяжничать» и т. п.). 
Мандельштам различал в ритмах Данте его походку: «Мне не на шут-
ку приходит в голову вопрос, сколько подмёток, сколько воловьих по-
дошв, сколько сандалий износил Алигьери за время своей поэтиче
ской работы, путешествуя по козьим тропам Италии. „Inferno“ и в 
особенности „Purgatorio“ прославляет человеческую походку, размер 
и ритм шагов, ступню и её форму. Шаг, сопряжённый с дыханьем и на-
сыщенный мыслью, Данте понимает как начало просодии. Для обоз-
начения ходьбы он употребляет множество разнообразных и прелест
ных оборотов. У Данта философия и поэзия всегда на ходу, всегда 
на ногах»2. Поэт понимает отношение «ритм речи — ритм тела» так 
же, как ученый. О. М. Фрейденберг пишет: «… древнейшей формой 
… ритмико-кинетических действ являются акты хождения; нога, сту-
пание, ходьба, имея осмысление в шествии солнца под землей и по 
небу (исчезновение-появление света), отождествляются с ритмом. … 
Остатками таких представлений являются термины, связанные с рит-
микой хождения, — термины стихов и прозаической речи. Так, поз-

1 Топоров В. Н. О «резонантном» пространстве литературы (несколько за-
мечаний) // Literary  tradition and practice in Russian culture. Studies in Slavic 
literature and Poetics. Vol. XX. Amsterdam; Atlanta, 1993. С. 19.

2 Мандельштам О. Э. Слово и культура. О поэзии. Разговор о Данте. Статьи, 
рецензии. М., 1987. С. 112



Ф. Х. Исрапова148

днейшая мера стиха, называемая стопой … носит у греков и римлян 
название ‘ноги’, (понс) и pes. Самый термин „стих“, происшедший от 
одноименного греческого слова „стихос“, заключает в себе образ, свя-
занный с хождением, так как по-гречески (стейхо) значит ‘ступать’, 
‘ходить’. Семантика этих терминов говорит о том, что то, что впос-
ледствии становится стихотворением и поэзией, имеет древнейшее — 
на заре человеческой истории — происхождение и обязано своим воз-
никновением своеобразному осмыслению мира …»1. 

Если одно и то же лицо является и странником-пешеходом, и пев-
цом-поэтом, то встает вопрос о том, как эта двузначность выражает-
ся в субъектной сфере, то есть как два типа действия — физическое и 
поэтическое — совмещаются или расходятся в образах автора и ге-
роя. При решении этого вопроса мы исходим из того, что «в лири-
ческом „я“ и воплощено двуединство „я“ и „другого“, автора-творца 
и героя: это … некая межсубъектная по своей природе целостность»2. 
Тогда автор-поэт и герой-странник не будут различаться как «субъ-
ект» и «объект»: неосинкретизм неканонической лирики означает, что 
«между автором и героем устанавливаются субъект-субъектные отно-
шения …»3. 

У Гёте сюжетно-тематический комплекс «поэзия на ходу» заявля-
ет себя, в частности, в таких стихах, как «Wandrers Sturmlied» (1772), 
«Wandrers Nachtlied» («Der du von dem Himmel bist...») (1776), «Wandrers 
Nachtlied» («Über allen Gipfeln // ist Ruh…») (1780), «Jägers Abendlied» 
(1780) и в позднем стихотворении «Wanderlied» (1821), вошедшем в 
роман «Годы странствий Вильгельма Мейстера» (1807—1829). 

В первой главе третьей книги этого романа на вопрос, «не случа-
лось ли и ему во время пеших странствий сложить песню, чтобы на-
певать ее самому себе», Вильгельм отвечает: «Природа не дала мне 
голоса … но мне порой кажется, будто внутри у меня некий гений 
ритмически нашептывает что-то, так что, странствуя, я всякий раз на-
чинаю шагать в такт и при этом словно бы слышу тихие звуки, сопро-
вождающие песню, которая на тот или иной напев послушно слагает-
ся во мне». Пеший характер этой песни подчеркивается в авторском 
комментарии: когда юноши запели ее, «раздалась веселая, звучащая 
в такт шагам пешехода песня на два голоса…», когда же песню ста-
ли исполнять четверо певцов, «как будто бы целая гурьба странников 
шагала вдаль через горы и долы»4. На обеде в замке в кругу друзей 
Вильгельм с удивлением слышит в исполнении певцов «давешнюю 
свою песню»:

1 Фрейденберг О. М. Поэтика сюжета и жанра. М., 1997. С. 112—113.
2 Бройтман С. Н. Историческая поэтика. М., 2001. С. 294.
3 Бройтман С. Н. Лирика в историческом освещении // Теория литерату-

ры. Т. III. Роды и жанры (основные проблемы в историческом освещении). 
М., 2003. С. 443—444.

4 Гёте И. В. Собр. соч.: В 10 т. Т. 8. М., 1979. С. 274—275.



«Поэзия на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 149

Von dem Berge zu den Hügeln,
Niederab das Tal entlang,
Da erklingt es wie von Flügeln,
Da bewegt sich´s wie Gesang;
Und dem unbedingtem Triebe
Folget Freude, folget Rat;
Und dein Streben, sei´s in Liebe,
Und dein Leben sei die Tat.

Denn die Bande sind zerrissen,
Das Vertrauen ist verletzt;
Kann ich sagen, kann ich wissen,
Welchem Zufall ausgesetzt
Ich nun scheiden, ich nun wandern,
Wie die Witwe, trauervoll,
Statt dem einen mit dem andern
Fort und fort mich wenden soll!

Bleibe nicht am Boden heften,
Frisch gewagt und frisch hinaus!
Kopf und Arm mit heitern Kräften,
Überall sind sie zu Haus;
Wo wir uns der Sonne freuen,
Sind wir jede Sorge los;
Daß wir uns in ihr zerstreuen,
Darum ist die Welt so groß1. 

Первую строфу исполняют два певца, вторую  — другие два пев-
ца, которые, по другую сторону стола, вложили в песню «противопо-
ложный смысл». Вторую строфу подхватил хор, а затем все четверо 
певцов запели третью строфу «так, что один тон естественно и плавно 
переходил в другой». По знаку Леонардо «застолье превратилось в хо-
ровое шествие», когда встали из-за стола и «парами двинулись вон из 
залы»2. Как разновидность хоровой лирики рассматривает эту «стран-
ническую песню» Гёте А. В. Михайлов: «Есть в поздней поэзии Гёте 
еще особый раздел, который можно было бы назвать „хоровой лири-
кой“, — лирика, в которой господствует не „я“, а „мы“, философская по-
эзия, в которой истины излагаются от имени идеального „союза умов“ 
(Geisterschaft). Такие стихи нацелены на истинность мысли, но между 
тем представление „коллективности“ дает явное усиление лирическо-
го момента …: „С горы и до холмов, и вниз, вдоль долины, раздается 
словно шум крыльев, какое-то движение — словно пение, и безуслов-

1 Goethe. Werke in zwölf Bänden. Zweiter Band. Gedichte II. Versepen. Berlin; 
Weimar, 1974. S. 162—163.

2 Гёте И. В. Указ. соч. С. 280.



Ф. Х. Исрапова150

ности влечения следуют радость и совет, и твое стремление — пусть 
будет стремление в любви, жизнь твоя — пусть будет делом“ …»1. 

Своим хоровым исполнением на ходу «Wanderlied» уподобляется 
той разновидности древнего гимна, который пелся во время шест-
вия и назывался «просодий»2; о жанровой структуре древней песни 
свидетельствует ее трехчастное строение. Песни с троичной структу-
рой исполнялись «во время шествия в честь божества, при прохожде-
нии в его храм»: «их первая часть называется или ‘одой’, что значит 
по-гречески ‘песнь’, или ‘строфой’, что значит ‘поворот’ (по-латыни 
это versus, название стиха), вторая часть — ‘антода’ или ‘антистрофа’, 
что означает обратное движение, обратный поворот, заключительная 
часть называется ‘эподом’ (‘послепесня’, соответствующая римскому 
carmen, песне-заговору, позже — песне и стихотворению) и означает 
остановку»3. 

Если мы взглянем на субъектный строй каждой из трех частей этой 
«песни, поющейся на ходу», то заметим следующее соотношение: es в 
первой строфе  — ich во второй  — wir в третьей строфе. Начальное 
Es — это «der unbedingte Trieb», ничем не обусловленный порыв, им-
пульс, стремление. Природный характер этого стремления подчерк-
нут сравнением «звучит, как от крыльев», песенная природа — срав-
нением «движется (рвется), как песня». Такова завязка: действие воз-
никает само по себе, без субъекта действия. Немецкое Es в русском 
переводе и вовсе пропадает в сравнительной конструкции, в сою-
зе «словно»: «раздается словно шум крыльев, какое-то движение  — 
словно пение, и безусловности влечения следуют радость и совет». 
Заключительные строки первой строфы приоткрывают авторское Я 
пока только в форме обращения к каждому из нас и к самому себе: «и 
твое стремление — пусть будет стремление в любви, жизнь твоя — 
пусть будет делом». 

Но если жизненные связи прерываются, человек становится оди-
ноким странником: вторая строфа образует по отношению к первой 
строфе с ее безличным порывом полюс Я. Но удел скитальца может 
быть увиден и другими глазами: в третьей строфе лирическое Я при-
нимает решение странствовать, чтобы освободиться от житейских 
тягот. Полнота печали проясняет страннику ту истину, что общение 
«с тем и другим» возможно и в дороге. Из этого общения возникает 
МЫ: «Где мы радуемся солнцу, (там) свободны от забот…». 

Таково трехчастное (строфа—антистрофа—«эпод») распределение 
субъектных форм в «Песне странствий»: в порыве жизнь сделать де-
лом → Я понимает необходимость странствия, → и в этом странствии 
звучит голос радующегося жизни и миру МЫ. 

1 Михайлов А. В. Обратный перевод. М., 2000. С. 412.
2 Гаспаров М. Л. Древнегреческая хоровая лирика // Гаспаров М. Л. Избран

ные труды. Т. I: О поэтах. М., 1997. С. 11.
3 Фрейденберг О. М. Указ. соч. С. 114.



«Поэзия на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 151

Возникновению хорового пения в стихотворении «Wanderlied» 
предшествовали иные формы голосоведения в лирике Гёте. Огра
ничиваясь объемом небольшой статьи, оставим за ее пределами выде-
ленную автором в раздел «Большие гимны» «Песнь странника в бурю» 
и обратимся к вариантам малой формы «поэзии на ходу» у Гёте — сти-
хотворениям «Ночная песнь странника» и «Другая», в русской поэзии 
известным в переводах А. А. Фета и М. Ю. Лермонтова. 

Композиционная троичность первой песни странника отвечает 
жанровому смыслу древнего гимна. Обращение к божеству (ты с неба) 
соответствует «призывательной» части гимна; рассказ («миф») о нем 
как об «утишителе» страданий, наполняющем страдальца новыми си-
лами, есть часть «повествовательная»; просьба поющего Я о «сладост
ном покое», обращенная как к божеству к самому этому состоянию, 
есть часть «просительная»1. Уточним субъектное соотношение: 

Der du von dem Himmel bist,		   — 1-й субъект

alles Leid und Schmerzen stillest,
den, der doppelt elend ist,		   — 2-й субъект
doppelt mit Erquickung füllest,

ach, ich bin des Treibens müde!	  — 3-й субъект
Was soll all der Schmerz und Lust?
Süßer Friede,				     — 4-й субъект
komm, ach komm in meine Brust!2 

Первый субъект — это адресат обращения, «ты, кто» с неба. Второй 
субъект — это «тот, кто» дважды убог, некое третье лицо. Третий субъ-
ект — это «я», признающийся в своей усталости от жизни, и, наконец, 
объект желаний Я, «сладостный мир», как адресат финальной про-
сьбы, ставший четвертым субъектом. Первый субъект «с неба» и чет-
вертый — адресат «мир/покой» — это разные божества, а второй субъ-
ект ОН и третий субъект Я — это один и тот же образ ПОЮЩЕГО 
СТРАННИКА: в третьем лице он предстает как Странник, в первом — 
как Поющий. Двойственной структурой образа путника объясняется 
эпитет doppelt: в помощи высших сил он нуждается, во-первых, как 
усталый странник (третье лицо «der doppelt elend ist») и, во-вторых, как 
поющий свою «песню» поэт (первое лицо ach, ich bin des Treibens müde!) 

Первая строка «Ночной песни путника» напоминает зачин молит-
вы «Отче наш»: «Vater unser, der du bist im Himmelm!» Начиная свое 
стихотворение так же, но без именования «Отец наш», и завершая его 
обращением к другому божеству — «Сладостному миру», поэт превра-
щает христианскую молитву в «молитву странствий», где вместо Бога 

1 Гаспаров М. Л. Указ. соч. С. 12.
2 Goethe. Werke in zwölf Bänden. Erster Band. Gedichte I. Berlin und Weimar, 

1974. S. 78.



Ф. Х. Исрапова152

всех верующих поэт-странник умоляет о сострадании божество всех 
застигнутых ночью путников. 

Über allen Gipfeln 
ist Ruh,
In allen Wipfeln
Spürest du
Kaum einen Hauch.
Die Vögelein schweigen im Walde.
Warte nur, balde
Ruhest du auch1.

Ситуация второй «Ночной песни странника» напоминает первую 
общим направлением движения сверху вниз: в обоих случаях происхо-
дит снижение по вертикали. Но в первом стихотворении это сниже-
ние означало переименование Бога: «Ты, который на небе» уступал 
свое место адресата «сладостному миру»; во второй же «песне» верх 
и низ вертикали звучат одинаково: верх отмечен покоем над верши-
нами гор, а низ — обещанием покоя человеку. Между существитель-
ным «покой» и глаголом «успокоишься» появляется внешнее Ты — в 
строке «едва учуешь дуновение». В финале, через обращение путни-
ка к самому себе Ты становится внутренним. «Ты тоже успокоишься» 
означает становление человека природой, его возвращение в нее, а 
воспринимая оба стихотворения как двухчастное целое, надо будет 
признать и то, что человек хочет отождествиться с «покоем» как с бо-
гом всех странников. 

Стихотворение «Jägers Abendlied» представляет собой образец 
субъектного синкретизма в сюжете «поэзии на ходу» у раннего Гёте. 

Im Felde schleich ich still und wild 
Gespannt mein Feuerrohr 
Da schwebt so licht dein liebes Bild, 
Dein süßes Bild mir vor. 

Du wandelst jetzt wohl still und mild 
Durch Feld und liebes Tal, 
Und ach, mein schnell verrauschend Bild, 
Stellt sich dir´s nicht einmal? 

Des Menschen, der die Welt durchstreift 
Voll Unmut und Verdruß, 
Nach Osten und nach Westen schweift, 
Weil er dich lassen muß. 
Mir ist es, denk ich nur an dich, 
Als in den Mond zu sehn;

1 Ibid. S. 101.



«Поэзия на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 153

Ein stiller Friede kommt auf mich,
Weiß nicht, wie mir geschehn1. 

«Вечерняя песнь охотника», написанная почти в одно время со 
второй «Ночной песнью странника», сохраняет в себе черты мотива 
«схождение (сверху) покоя на (в) человека», знакомого по первой «пес-
не странника». Здесь в мотиве странствия участвуют уже три субъек-
та: «schleich ich» — крадусь/пробираюсь, «du wandelst» — ты ходишь/
движешься, «des Menschen, der die Welt durchstreift» — человека, кото-
рый бродит по миру. Как появляются эти другие «путники»  — жен
ское «ты» и некий «человек»?

Охотник видит в своем воображении любимый образ, который 
«парит» перед ним и движется вместе с ним по ходу его движения. Он 
обращается к этому образу: «неужели тебе хоть однажды не явился 
мой образ?». «Мой образ», как разъясняется в третьей строфе, — это 
образ того человека, что бродит по миру. Так субъект Я переходит в 
субъекта в третьем лице, чтобы затем, благодаря воображению вооб-
ражаемой им возлюбленной, опять вернуться в собственное Я. 

В первой песне было — «покой/мир, снизойди», во второй — «ты 
скоро сам обретешь покой»; теперь же «покой/мир снисходит на 
меня». Но, если в первой песне «мир» — это Бог, к которому обраща-
ется странник, «покой» во второй — знак тождества человека с при-
родой, то в третьей песне «ein stiller Friede» означает вхождение об-
разов Я и Ты друг в друга с помощью воображения. Это подтверж-
дается повтором определения «тихо/тихий»: «Я тихо крадусь», «Ты 
тихо движешься по тому же полю, что и Я», и «тихий мир сходит на 
меня». 

Говоря об образе поэта-странника в лирике Эйхендорфа, обратим-
ся к его стихотворению «Nachts» (1826), где сюжет путешествия объ-
единяет поющего человека и звучащую природу. Эта модель намеча-
лась еще в стихотворении Гёте «An den Mond» (1777/1778), где лири-
ческое Я описывает себя одиноким путником: «Wandle zwischen Freud 
und Schmerz / In der Einsamkeit» и просит у реки нашептать мелодии 
его песне: 

Rausche, Fluß, das Tal entlang,
Ohne Rast und Ruh,
Rausche, flüstre meinem Sang
Melodien zu…

С мотивом пути героя «между радостью и скорбью» согласуется за-
ключительная строфа с ее wandeln-мотивом: 

Was, von Menschen nicht gewußt
Oder nicht bedacht,

1 Ibid.



Ф. Х. Исрапова154

Durch das Labyrinth der Brust
Wandelt in der Nacht1. 

То, что не открывается людям, не может быть осознано или обду-
мано, и есть поэзия (Sang), которая, соединившись с шепотом реки, 
проходит теперь ночью «сквозь лабиринт груди». В стихотворении 
Эйхендорфа «Nachts» волшебное ночное пение природы, путающее 
мысли лирическому Я, и само его неверное пение оказываются след
ствием не только звучания соловья, но и его одинокого ночного путе-
шествия: 

Ich wandre durch die stille Nacht,
Da schleicht der Mond so heimlich sacht
Oft aus der dunklen Wolkenhülle,
Und hin und her im Tal
Erwacht die Nachtigall,
Dann wieder alles grau und stille. 

O wunderbarer Nachtgesang:
Von fern im Land der Ströme Gang, 
Leis Schauern in den dunklen Bäumen -
Wirrst die Gedanken mir,
Mein irres Singen hier 
Ist wie ein Rufen nur aus Träumen2. 

Стихотворение Эйхендорфа «Sehnsucht» (1830/1831) является при-
мером не только сюжета «поэзии на ходу», но и субъектного синк-
ретизма в лирике. Стоя в одиночестве у окна, человек слышит звук 
почтового рожка и «тайно» задумывается о том, как хорошо было бы 
вдвоем путешествовать этой роскошной летней ночью. 

Es schienen so golden die Sterne,
Am Fenster ich einsam stand
Und hörte aus weiter Ferne
Ein Posthorn im stillen Land.
Das Herz mir im Leib entbrennte,
Da hab ich mir heimlich gedacht:
Ach wer da mitreisen könnte
In der prächtigen Sommernacht!

Из этого желания лирического героя  — «wer da mitreisen könn-
te» — возникает другой субъект, вернее, субъекты — «двое юношей»: 

Zwei junge Gesellen gingen
Vorüber am Bergeshang.

1 Ibid. S. 93.
2 Eichendorff. Werke in einem Band. Berlin; Weimar, 1980. S. 93.



«Поэзия на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 155

«Двое юношей шли по склону горы…»: ввод третьих лиц означа-
ет новый, эпический способ повествования, в следующем фрагменте 
сменяемый прежним лирическим, от Я:

Ich hörte im Wandern sie singen
Die stille Gegend entlang … 1

«Я слышал, как, проходя тихую окрестность, они пели». — Разница 
эпического и лирического типов речи в таком соседстве позволяет за-
метить: первым способом говорится о том, как «двое юношей шли», 
а вторым — о том, что «они пели». Второй способ проявляется с по-
мощью глагола «слышал/прислушивался»  — «hörte». В первом слу-
чае поэт (Я) слышит почтовый рожок, во втором — пение юношей. 
Звук почтового рожка становится условием вслушивания в самого 
себя; пение юношей, услышанное в той же тихой местности («im stil-
len Land»  — «die stille Gegend»), становится условием продолжения 
мысли автора о совместном путешествии. 

Со второй половины 2-й строфы звучит голос героев — их пение 
мы слышим в передаче «автора», который сам слышит их пение о том, 
что они замечают на своем пути:

Von schwindelnden Felsenschlüften,
Wo die Wälder rauschen so sacht,
Von Quellen, die von den Klüften
Sich stürzen in die Waldesnacht.

Двое поющих юношей выполняют для Автора ту же роль, что 
и Муза для эпического поэта: он лишь воспроизводит в своем рас-
сказе то, о чем поет ему Муза. Автор помещает между собой и пос-
ледующим рассказом об окружающей природе («Von schwindelnden 
Felsenschlüften…»), о мраморных изваяниях, одичавших садах и двор-
цах при свете месяца двух поющих на ходу юношей («Sie sangen von 
Marmorbildern…»); в композиционном же плане он как будто ставит 
двустороннее зеркало, равно отражающее то, о чем думает лириче
ский герой («Da hab ich mir heimlich gedacht: Ach wer da mitreisen könn-
te In der prächtigen Sommernacht!»), и то, о чем пели юноши: 

Wo die Mädchen am Fenster lauschen,
Wann der Lauten Klang erwacht
Und die Brunnen verschlafen rauschen
In der prächtigen Sommernacht2. —

1 Ibid. S. 98.
2 Ibid. S. 98—99. См. о совпадении здесь автора и персонажей: Klussmann P. G. 

Über Eichendorffs lyrische Hieroglyphen // Literatur und Gesellschaft. Bonn, 1963. 
S. 139. Jaeger S. Theorie des lyrischen Ausdrucks: das unmarkierte Zwischen in 
Gedichten von Brentano, Eichendorff, Trakl und Rilke. München, 2001. S. 141—
142.



Ф. Х. Исрапова156

«Zwei junge Gesellen gingen... sie singen» — этот образ означает не 
«удвоение» одного и того же лица, а двухуровневую структуру, где 
один субъект — это Я, сам себя «тайно» воображающий идущим юно-
шей, а второй — это воображаемый рассказчиком его спутник. Тогда 
можно говорить об активно-пассивной природе данного двусостав-
ного образа. Фундаментом отношений Я-рассказчика и воображае-
мых им поющих спутников, из которых один — это он сам, то есть 
фундаментом субъектно-субъектных отношений в поэзии, является 
описанная О. М. Фрейденберг для античной лирики ситуация субъ-
ектно-объектного тождества в конструкции accusativus cum infinitivo. 
Этой конструкции у Эйхендорфа соответствует строка «Ich hörte im 
Wandern sie singen». По утверждению О. М. Фрейденберг, в случаях, 
подобных этому, логический субъект рассказа получает функцию объ-
екта, «совершенно наглядно показывая процесс возникновения пред-
мета рассказа из самого рассказчика»1. Согласно этому, субъект пения 
«они» становится объектом слушающего Я. «Я слышал (как) в пути 
они поют» означает, что «они» — это и поющие, как сам «автор», юно-
ши, и юноши им же «рассказываемые». Об отождествлении Я и треть-
их лиц говорит и следующее обстоятельство: в самой середине строки 
стоит слово «на ходу» — im Wandern, — которое равно можно отнести 
как к Я (Я слышал на ходу), так и к «они» (на ходу они поют); это отож-
дествление правомерно, если помнить о том, что Я-слушающий — это 
один из «поющих на ходу юношей». Выражение «im Wandern» и берет 
на себя функцию «двустороннего»  зеркала, в котором субъект поэзии 
выглядит то как «Я слушающий», то как «двое поющих». 

В связи с этим обратимся к другому фрагменту работы 
О. М. Фрейденберг «Образ и понятие», где рождение диалога утверж-
дается именно в лирике. Греческая лирика, считает автор, «не знает 
чистого субъекта… она заставляет певца разделять мир на себя и не-
себя, еще связанных друг с другом. В каждой лирической песне не 
один, а двое участников: тот, кто поет, и тот, кому он поет»2. В словах 
лирического Я «Ах, если б кто мог сопутствовать…» мы слышим те-
перь его желание обрести того, кто мог бы его услышать. Внесем поп-
равку в наши рассуждения: двое поющих юношей выступают в роли 
эпической Музы, если воспринимать их как удвоенного поющего пер-
сонажа. Но видя в этом «дуэте» двух лиц разных уровней — «автора» 
и вымышленного им персонажа, — мы должны вспомнить замечание 
О.  М.  Фрейденберг: «… лирика есть песня, фигурально говоря, „к“ 
Музе». Отсюда — мысль рассказчика о mitreisen, о пути вдвоем озна-
чает желание Музы как желание не только петь, но и слушать Музу. 
«Двое юношей» Эйхендорфа, как древний хор, одновременно оказы-
ваются и темой, и «автором» собственных песен3. 

1 Фрейденберг О. М. Миф и литература древности. М., 1978. С. 213.
2 Там же. С. 425.
3 Там же. С. 426—427.



«Поэзия на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 157

Идея «двустороннего зеркала», как бы вставленного в текст в слове 
«im Wandern», позволяет увидеть в нем взаимное отражение множест-
ва явлений, среди которых «роскошная летняя ночь» в конце первой и 
третьей строф означает, что фонтаны сонно журчат об одном и том же 
и автору, и двум «спутникам», ведь один из них — он сам. Во взаимном 
отражении Я автора совпадает с девушками, что вслушиваются у окна 
в звучание летней ночи, звук почтового рожка — со звуком лютни, на-
стоящее время «они поют» — с прошедшим «они пели» («Sie sangen von 
Marmorbildern…»), образы природы во второй строфе — с образами 
искусства (скульптура, архитектура, музыка) в третьей строфе. 

То, что субъектный синкретизм в стихотворении Эйхендорфа 
«Sehnsucht» продолжается синкретизмом образным, является общим вы-
водом по отношению ко всем разобранным стихотворениям и под-
тверждает положение о том, что в неканонической лирике «возникает 
особого рода субъектная дополнительность, связанная двусторонними 
отношениями с дополнительностью образной»1. Нам остается только 
добавить: в образцах «поэзии на ходу» в лирике Гёте и Эйхендорфа 
«дополнительность» автора и героя означает «дополнительность» об-
разов «путника» и «поэта».

Zusammenfassung

«Poesie im Gehen» in Goethes und Eichendorffs Lyrik
Der Artikel ist der Untersuchung der Subjekt-Verhältnisse  im Wanderer-

Motiv in Goethes und Eichendorffs Lyrik gewidmet. In Goethes Gedichten 
bedeutet das Modell «Poesie im Gehen», dass in einem  lyrischen Ich zwei 
Personen — der Autor als Dichter (Sänger) und der Held als Wandrer — 
sich vereinigen. In Eichendorffs Gedicht «Sehnsucht» zeigt sich die Einheit 
des Dichters und des von ihm geschaffenen Bildes als Duett «zwei junge 
Gesellen im Wandern».

1Бройтман С. Н. Лирика в историческом освещении // Теория литературы. 
Т. III. Роды и жанры… С. 460—461.



Н. В. Пестова 
(Уральский государственный педагогический университет, 

Екатеринбург)

Немецкий и русский экспрессионизм:  
типологические параллели

Если статус и значимость немецкоязычного литературного экс-
прессионизма давно не оспариваются в германистике, то статус рус
ского пока не вполне ясен: во всяком случае, российские авангардове-
ды не склонны рассматривать его как самостоятельное течение: по их 
мнению, это — всего лишь один из многих «измов» великого русского 
авангарда, который удачно воспользовался незанятой на тот момент 
в России модной вывеской.

Русский экспрессионизм осмыслен в основном как стилевая со-
ставляющая других «узаконенных» литературно-художественных 
образований России, как тенденция, существовавшая параллельно 
основным направлениям русской литературы первой четверти ХХ 
века. Издание антологии «Русский экспрессионизм»1 подняло новую 
волну интереса к нему не как к тенденции, но как к самостоятельно-
му течению на широком фоне русского литературного авангарда. Но 
в сегодняшнем литературоведении пока нет сопоставительных ра-
бот, в которых был бы дан однозначный ответ на вопрос, является 
ли так называемый «русский литературный экспрессионизм» тоже 
экспрессионизмом, его полноценной и самостоятельной националь-
ной версией или это синтез всех течений футуризма, как утверждал в 
1919 г. сам основатель русского экспрессионизма, семнадцатилетний 
Ипп. Соколов. Было ли возникновение русского экспрессионизма ре-
зультатом внешнего воздействия и заимствования или закономерным 
итогом развития на собственной самобытной основе в русле постфуту-
ризма? На наш взгляд, русский экспрессионизм 1920-х гг. был подго-
товлен не только и не столько «общеевропейскими экспрессионизма-
ми» 1910-х гг., сколько самобытностью развития русской литературы 
первых двух десятилетий ХХ века, в течение которых складывалась 

1 Русский экспрессионизм: Теория. Практика. Критика / Сост. В. Н. Терёхи
на. М., 2005.



Немецкий и русский экспрессионизм.. . 159

чистой воды экспрессионистская поэтика, но не как магистральная 
линия развития литературы, а как важная дополнительная составля-
ющая творчества крупнейших писателей и поэтов, которых литера-
туроведение по праву считает протоэкспрессионистами (Л. Андреев, 
А. Белый, С. Кржижановский). 

В критических статьях и высказываниях представителей всех соб-
ранных в антологии объединений русский экспрессионизм не оцени-
вается как некий специфический комплекс взаимосвязанных идей. 
Читателю предоставляется возможность самому судить, в праве ли 
мы говорить о русском экспрессионизме как о самостоятельном ху-
дожественном явлении или мы должны признать его вторичный ха-
рактер. Но всякий знаток поэзии немецкого экспрессионизма не мо-
жет не обратить внимания на поразительное совпадение их ведущих 
мотивов: «Путь — наш удел»; «Любовь — движение»; «Битвы жажду, 
кораблекрушенье — все бы с ним перенес!» (М. Кузмин). Трудно не 
отметить и аналогию доминирующих образов и мифологем немецко-
го и русского экспрессионизма: «Мы  — путники; движенье  — обет  
наш. / Мы — дети Божьи; творчество — обет наш. / Движенье и твор-
чество — жизнь, / Она же любовь зовется. / Движенье только вверх! 
/ Мы — мужчины, альпинисты и танцоры. / Воздвиженье!!»1. Однако 
не только набором и характером образов, но и специфичностью рито-
рического напора, силой суггестивного воздействия эти поэтические 
строки сродни сотням стихотворений немецкого экспрессионизма. 
Искушенным в поэтических шифрах Г. Тракля читателям стихотво-
рение Б. Перелешина «День» может показаться буквальным перево-
дом на русский язык «абсолютных метафор» классика австрийской по-
эзии: «Красные склоны утра. / Хребет из золота вылит. / Карабкаются 
минуты. / Ползут. / Вдруг обвалом грязным / Дымным завесом над / 
Открывает безглазый / Хмурую прореху день»2. 

Русский экспрессионизм как культурно-исторический и художест-
венно-эстетический феномен не был однородным. Как самостоятель-
ное течение в России он, в отличие от Германии, не получил цельного 
программно-теоретического оформления и был представлен единич-
ными произведениями крайне небольшого количества авторов, таких, 
как Ипп. Соколов, Б. Земенков, Г. Сидоров, С. Спасский, Б. Лапин, 
Е.  Габрилович, В.  Монина, А.  Радлова, М.  Кузмин, К.  Вагинов, 
Ю. Юркун, С.  Третьяков,  Б. Несмелов, Б.  Перелешин, С.  Рескин, 
А. Ракитников, Н. Лепок, А. Пиотровский и др. Безусловно, этот ряд 
несопоставим с «фалангой экспрессионистского поколения» Германии 
и Австро-Венгрии 1910-х гг., тем не менее, творчество короткого «экс-
прессионистского периода» названных авторов внесло определенный 
вклад в создание общей картины русского и европейского авангарда. 
Как известно, немецкий экспрессионизм также постоянно обвиняли в 

1 Кузмин М. Абраксас: Лесенка // Русский экспрессионизм. С. 330.
2 Перелешин Б. День // Там же. С. 246.



Н. В. Пестова160

чрезвычайной скудости поэтического урожая, но «те немногие плоды, 
что были собраны, растут на почве мировой литературы»1. 

К нерешенным проблемам литературной типологии экспресси-
онизма можно отнести попытки установления зон схождения и рас-
хождения в мировоззрении, в эстетике и поэтике немецкого и рус
ского явлений. Анализ поэтических текстов и программных устано-
вок сопоставляемых течений показывает наличие в них универсальных 
и характерных черт. Среди таковых можно выделить, во-первых, чер-
ты и элементы поэтики, которые присущи как экспрессионизму, так 
и всему авангарду в целом. К ним можно отнести замену принципа 
изображения принципом преображения, замену классической вер-
бализации модернистской метафоризацией, деформацию как консти-
тутивный признак неклассического типа культуры, искажение всего 
мирообраза как эстетическую максиму, подчеркнутую насыщенность, 
компактность повествования, эмоциональную взвинченность, экс-
прессивность стиля, «инфернальный хаос ритмов и образов», фраг-
ментарность монтажно-кинематографической композиции и хроно-
топа, бесфабульность, структурные трансформации и жанровую диф-
фузность, актуализацию сознания в качестве объекта изображения, 
яркую систему оппозиций, мотивы цивилизации, механистичности 
и машинерии, человеческой ничтожности; эстетическую значимость 
визуальной доминанты и т. п. 

Во-вторых, можно попытаться установить ряд характеристик, ко-
торые выделяют любой экспрессионизм на фоне прочих авангардных 
«измов», хотя российские литературоведы делают акцент на факти-
ческой невозможности разграничения футуристской и экспрессио-
нистской поэтики2. И, наконец, для немецкого и русского экспрес-
сионизма можно выделить свой собственный набор специфических 
признаков.

Представляя в наших прежних работах программатику и основ-
ные концепты немецкоязычного экспрессионизма, мы не раз обра-
щали внимание на их совмещение и пересечение с теоретическими 
воззрениями русского авангарда. Общность в философских взглядах 
вполне закономерна, т. к. она обусловлена тем, что и тот и другой бе-
зоговорочно признавали человека активным субъектом познания — 
рассматривающим, познающим и преобразующим  — творящим но-
вый мир. Очевидно, что несостоятельность позитивизма и интерес к 
иррационализму, глобальные процессы отчуждения и дегуманизации 
в условиях цивилизации и общеевропейский системный кризис ска-
зались на развитии всего европейского искусства и вызвали в разных 
странах аналогичные художественные процессы, сдобренные специ-

1 Lohner E. Die Lyrik des Expressionismus // Expressionismus: Gestalten einer 
literarischen Bewegung. Heidelberg, 1956. S. 83.

2 Пономарева Е. В. Стратегия художественного синтеза в русской новеллис-
тике 1920-х годов. Челябинск, 2006.



Немецкий и русский экспрессионизм.. . 161

фикой конкретных историко-культурных условий и литературных 
традиций. Общность эстетической платформы русского авангарда и 
немецкого экспрессионизма проявляется в том, что основу русского 
футуристического мифа и основу экспрессионизма составляют пафос 
обретения новой психики, нового зрения, новых органов восприятия 
и сознания. В этом отношении многоликий русский авангард и не-
мецкий экспрессионизм демонстрировали поразительное единство 
стилевых устремлений, близость творческих принципов, общность 
правил текстопорождения и характерных для эпохи художествен-
ных решений, структурных элементов и форм, «новых принципов 
полиметрики»1.

Русский экспрессионизм так же программно заявлял о своей «при-
нципиальной новизне», декларировал постулаты «нового искусства», 
констатировал «зарю новой жизни», которые связывались с появле-
нием «нового человека с новыми познавательными силами, новым 
осязанием, новым обонянием, новым зрением, новым слухом, новым 
вкусом» и с рождением «новой расы людей с физиологией нового по-
рядка2. При этом русский экспрессионизм со свойственной авангар-
ду уверенностью в том, что он является пророком, исследователем и 
открывателем новых путей в искусстве, демонстрировал аналогичные 
приемы автопрезентации и делал столь же громкие заявления: «Мы 
первые отделяем воду от поэзии»3, мы — «варяги этих дней»4. Но в 
то же время, как и весь авангард в целом, многие представители экс-
прессионистских группировок отдавали себе отчет в значении «вели-
кого навоза»5, подготовившего почву для формирования «нового ви-
дения». 

Ипп. Соколов отмечал совпадение теорий русского и немецкого 
экспрессионизма, но подчеркивал самостоятельность русского явле-
ния и уверял, что об успехах европейских экспрессионистов русские 
поэты узнали только весной 1920 г. По мнению Соколова, все основ-
ные положения экспрессионизма совпали вообще во всех странах 
Западной Европы, хотя везде он возникал самостоятельно. Несмотря 
на обилие почти цитатных совпадений программных заявлений, ли-
тературных образов-близнецов и даже на прямые контакты немцев и 
русских уже в 1910-х гг., особенно в области живописи, в правдивости 
этого утверждения нет оснований сомневаться. Эта самостоятельность 
по отношению к немецкому движению выразилась даже не столько в 
автономности явления, хронологически на десятилетие отстоящего 

1 Соколов Ипп. Полн. собр. соч. // Русский экспрессионизм. С. 69.
2 Соколов Ипп. Экспрессионизм // Там же. С. 64—65; Соколов Ипп. Новое 

мироощущение. Прозрение // Там же. С. 65—67. 
3 Перелешин Б. Диалектика сегодня. Поэмы // Там же. С. 261.
4 Перелешин Б. Преджизнь // Там же. С. 262.
5 Земенков Б. Корыто умозаключений. Экспрессионизм в живописи // Там 

же. С. 432.



Н. В. Пестова162

от немецкого аналога. Гораздо в большей мере эта автономность про-
явилась в степени эстетического экстремизма  и нигилизма русских 
(«все Бальмонты и Брюсовы вымрут, как вымерли хандрозавры в эо-
цен кайнозойской эры»1): русский экспрессионизм соединил в себе 
радикальность многих авангардных «измов», замахнувшись на статус 
«панфутуризма» и «трансцендентизма», тогда как немецкий экспрес-
сионизм до определенного времени прочно держал оборону перед 
натиском дадаизма, конструктивизма или «новой вещественности», 
удерживаясь в своих собственных эстетических границах, и в то же 
время был открыт для традиции неоромантизма, югендстиля и даже 
натурализма. Для русского экспрессионизма «сдвиг» непосредственно 
в мастерской слова оказывается более значимым и ярко воплотившим-
ся в творчестве, чем «сдвиг» мировоззрения, о котором в большей сте-
пени громко возвещали лишь программные документы. Этим отчасти 
объясняется более высокая степень радикальности языковой формы 
русского экспрессионизма в отличие от немецкого. Последний для 
передачи нового мироощущения и нового видения, наряду с новой, 
довольно стабильно пользовался и старой формой, например, ямбом 
или «тесным сонетом» (Ипп. Соколов). Сформулированный Г. Бенном 
принцип «трансферирования субстанции в форму» в русском экспрес-
сионизме доведен до самых границ возможного в языке: в поэзии и 
прозе русского экспрессионизма не обнаруживается ни одного при-
мера художественного текста без «сдвинутой» формы, без формального 
остранения, без следов «принципа сделанности» (П. Филонов). Ни одно 
поэтическое воззвание русских экспрессионистов к новому миру не зако-
вано в жесткую форму традиционного сонета, псалма, дифирамба, не вы-
держано в классическом размере. 

Сама культурно-историческая ситуация, в которой созрели яв-
ления с одинаковым названием, слишком разнится в Германии и 
России, чтобы допускать возможность полной аналогии. На десятиле-
тие, отделяющее одно явление от другого, пришлись важнейшие ис-
торические события, разделившие мир на «до» и «после» — мировая 
и гражданская войны, революции, интервенция в Советскую Россию. 
Немецкий экспрессионизм в 1910 г. заявил о себе в совершенно осо-
бых условиях, в атмосфере предвидения грандиозных событий, кар-
динально изменивших ход истории и мировоззрение, тогда как рус-
ский экспрессионизм 1920‑х  гг. уже пожинал их плоды и мог быть 
только их рефлексией. Поэтому русскому экспрессионизму совершен-
но не присущ тот мощный визионерский накал и пафос предчувствия, 
которые составляют нерв довоенного немецкого экспрессионизма. По 
этой же причине важнейший экспрессионистский концепт «порыв» 
(«Aufbruch») в своей образной составляющей демонстрирует сущест-
венные различия между своей немецкой и русской версиями. Русский 
экспрессионизм оказался «среди последышей, все еще не проглотив-

1 Соколов Ипп. Бедекер по экспрессионизму // Там же. С. 61.



Немецкий и русский экспрессионизм.. . 163

ших наследие великой революции»1. В то же время на долю русских 
выпали неслыханные потрясения и переживания  — чудовищным 
опытом раскола мира для русской литературы стали гражданская 
война, тяжелейшие годы военной интервенции и разрухи. 

Экспрессионизм в Германии, не в декларациях, а в самом художе
ственном творчестве, приближается к сложнейшим философским сис-
темам Нового времени, это — искусство интеллектуального порядка, 
вся его литература отмечена печатью «особой мозговитости»2 и про-
низана стремлением к интеллектуализации. Интеллектуальная игра 
составляет суть немецкого экспрессионистского искусства, тогда как в 
русском экспрессионизме доминирует игра языковая, словесная, мет-
роритмическая — игра «сдвинутых форм». Для немецкого экспресси-
онизма более значима другая «зона сдвига»: ту эпохальную пропасть, 
что отделила поколение немцев 1910-х гг. от поколения рубежа веков, 
образуют скорее его обостренная духовность, эстетическое пережива-
ние кризиса сознания и радикальность критических выпадов против 
этого недуга, чем «семантический ремонт языка». Апеллирование рус-
ского экспрессионизма к модным в 1920-х гг. философским системам 
носит по большей части декларативный характер. Однако при всем 
различии источников вдохновения художественной практики рус-
ских и немцев, историко-литературная ситуация 1920-х гг. в России 
столь же богата в своем пестром многообразии больших и малых та-
лантов, как и «экспрессионистское десятилетие» в Германии и Австро-
Венгрии. Наблюдается аналогичная ситуация активной литератур-
ной, издательской, публичной деятельности писателей и поэтов «пер-
вого», «второго», «третьего» ряда. 

Наиболее очевидные и значимые схождения русского и немецко-
го экспрессионизма обнаруживаются в понятийной, ценностной и 
образной составляющих системообразующего авангардистского кон-
цепта «новое видение»  — «neue Anschauung». В стремлении «найти 
максимум экспрессии для своей эпохи и вывести восприятие из авто-
матизма повседневного восприятия»3 русские экспрессионисты орга-
нично влились в ряды великих визионеров, «восторженных провид-
цев» (М. Кузмин и др.) и «очевидцев незримого» (П. Филонов) евро-
пейского авангарда, для которых процесс, названный современником 
экспрессионизма Э.  Гуссерлем «Wesensschau», становится принци-
пом художественного творчества. «Мы по-новому увидели мир»4, — 
утверждает Ипп.  Соколов, словно цитируя программные установки 
К. Эдшмида. 

1 Перелешин Б. Диалектика сегодня. Поэмы // Там же. С. 260.
2 Rothe  W. Der Expressionismus: theologische, soziologische und anthro-

pologische Aspekte einer Literatur / Hrsg. W. Rothe. Frankfurt а. M.: Vittorio 
Klostermann, 1977. S. 21.

3 Соколов Ипп. Экспрессионизм. С. 55.
4 Соколов Ипп. Бедекер по экспрессионизму. С. 64.



Н. В. Пестова164

Метафоры образной составляющей концепта весьма разнообраз-
ны, но так или иначе они концептуализируют зрительное восприятие 
и рождаемые им ощущения; всматривание-проникновение, тщатель-
ное рассматривание «крошечных вещей» и созерцание великого, веч-
ного; сно-видение и технику галлюцинаций; ясновидческую силу, ми-
фологизацию и визионерское прозрение; приборы или органы для 
этих процессов, открывающие новые или скрытые качества объектов 
и явлений, высветляющие их «незримость», «заочность» (метафоры 
С. Кржижановского). В таких метафорах осмысляются прозрачность 
или непроницаемость объектов, их двойственность или внутренняя 
сущность, доступная лишь «внутреннему глазу», а также особое «цвет-
ное зрение». В поэтическом сознании целого ряда и немецкоязыч-
ных, и русских поэтов отчетливо проступает визуальная доминанта, а 
«галлюцинаций такое количество, что они становятся в очередь»1.

Все гротескные, безобразные, ужасающие, гиперболизированные, 
мифологизированные, колоссальные или, напротив, распыленные, 
расчлененные, незримые, заочные картины и образы литературы экс-
прессионизма возникают словно в результате наведения на них не-
кой «новой оптики» — «внутреннего глаза». Метафора, структурно-се-
мантическим центром которой выступает «глаз» — одна из высокочас-
тотных в творчестве поэтов, стоящих на совершенно разных эстети-
ческих позициях, таких как Э. Штадлер, Г. Тракль, А. Лихтенштейн, 
А. Штрамм, Г. Гейм, Г. Бенн, Э. Ласкер-Шюлер. Их поэтическое про-
странство словно «обрастает глазами»2. Поэтическая формула «ich 
sehe»/«ich lerne sehen» — лейтмотив многих стихотворений Клабунда, 
Э. Штадлера, В. Клемма, Я. Ван Годдиса. Отказ глаза функциониро-
вать в качестве органа зрения равносилен концу света — такая связь 
осмыслена и эстетически заострена в одном из самых мрачных сти-
хотворений А. Лихтенштейна «Точка». В нем фиксируется распад как 
воспринимаемого мира, так и самого воспринимающего субъекта: 
«Ночь в плесени. Свет ядовитых фонарей в нее вползал, / Размазывая 
зелень нечистот. / Кровь стынет. Сердце, как мешок. / Мир опроки-
нулся. Обрушились глаза»3. «Слепота мира» обращается экзистенци-
альным бедствием, становится частью Апокалипсиса; «ослепшее зер-
кало» (А. Лихтенштейн) символизирует закат, упадок, тлен, а «разби-
тые, как стекло, глаза» (Г. Гейм) означают конец самой жизни. 

Ядро образной составляющей концепта «neue Anschauung» в не-
мецкоязычном экспрессионизме образуют наиболее частотные в ху-
дожественной и критической литературе этого периода метафоры 
Auge, Augenhöhle, Pupille, Fensterhöhle, Fensterlöcher, Blick, Glas, Glaskugel, 

1 Земенков Б. Чепуха // Русский экспрессионизм. С. 92.
2 Кржижановский С. Философема о театре // Кржижановский С. Собр. соч.: 

В 5 т. Т. 4. СПб., 2006. С. 68.
3 Lichtenstein A. Punkt // Lyrik des Expressionismus / Hrsg. S. Vietta. Tübingen, 

1985. S. 35.



Немецкий и русский экспрессионизм.. . 165

Kristall, Prisma, Rohr, Fernrohr, Fernglas, Brille; различные существитель-
ные, обозначающие субъект или процесс всматривания: Durchsicht, 
Anblick, Aufblick, Betrachtung, Anschauung, Vision, Beschauer, Visionär; глаго-
лы зрительного восприятия и оптического «рассекания действитель-
ности» от «глазения» до «созерцания» (er-, durch-, an-, um- über-) -blic-
ken, (an-, durch-, er-, um-, über-, auf-) -schauen, (an-, durch-) -sehen, (er-) 
-spähen, (auf-, an-) -stieren, visieren, mustern, (an-)-glotzen и др., в результате 
которых объекты могут становиться прозрачными, видимыми изнут-
ри (transparent, glasklar) и открывать свою сущность, обнажать свое 
бытие. В этом же метафорическом поле — прилагательные и наречия, 
характеризующие процессы «проникающего» всматривания и иссле-
довательские качества взора. Скользящий, поверхностный взгляд 
«глаза внешнего» никогда не добирается до сути, т.  к. «бытия глаз 
неймет»1, поэтому взгляд должен быть «острым», «пронзительным», 
«рассекающим» — ein durchdringlicher, scheidender, zerschneidender, brechen-
der, durstiger, flammensausender, fester, feuriger, spitzer, stahler, stechender, kratzen-
der Blick.

Важными метафорами периферийных слоев концепта являются те, 
в которых осмысляется важнейшая для экспрессионизма оппозиция, 
сформулированная поэтом Ф. Хардекопфом как «сущность и ее освеще-
ние» («Essenz und Beleuchtung»)2. В круг этой проблематики попадают 
неидеальность оптической системы, относительность видения, неоче-
видность видимого, исчезновение всех определенно очерченных об
разов предметного мира; аберрация, заключающаяся в деформации 
изображения, в его «вибрации», в неточном соответствии изображе-
ния объекту или в его неверной окрашенности, т. е. обман зрения или 
оптическая игра воображения, рисующего, как правило, чудовищные 
или гротескные видения. К такого рода метафорам «оптической неста-
тичности» относятся Dämmerung, Dämmerschein, Dämmerblau, Dämmerlicht, 
Zwielicht, Licht, Lichter, Beleuchtung, Schein, Dunkelheit, Finsternis, Düsternis, 
Umdunkeln, Nebel, Nebelspinne, Nebel-Schleier, Rauch, Dunst, Rauchen, Mond, 
Schatten, Spiegel, Gas, Gaslaterne, Giftlaternenschein, Lampion. 

Целый ряд глагольных метафор, характеризующих двойной, или 
сумеречный, свет («Zwielicht»),  — dämmern, verdämmern, aufdämmern — 
участвует в создании визионерских образов, формируя важнейший 
признак концепта — неочевидность, амбивалентность, двойственность, 
относительность видимого. К этому же ряду относятся глагольные ме-
тафоры, передающие различные характеристики свечения и освеще-
ния и обеспечивающие оптический обман, когда в дрожащем, пре-
ломляющемся, угасающем, слепящем, отраженном свете или нечет-
ком, колеблющемся освещении «асфальт и свет в слоновую сливались 

1 Кржижановский С. Философема о театре. С. 61.
2 Hardekopf F. Zwiegespräch // Expressionistische Gedichte / Hrsg. P. Rühmkorf. 

Berlin, 1993. S. 81.



Н. В. Пестова166

кость» («aus Asphalt und Licht wird Elfenbein»)1: schimmern, zart leuchten, 
glitzern, blitzen, funkeln, flirren, flimmern, schillern, aufleuchten, glänzen, blinken, 
strahlen, gleißen, glimmen, verglimmen, glühen, flammen, lodern, blenden. Такого 
рода образность густо сконцентрирована в лирике Большого города 
и широко представлена в самых известных стихотворениях Э. Бласса, 
П. Больдта, Э. В. Лотца, А. Вегнера и др. 

Ядро образной составляющей русского концепта «новое видение» 
составляют те же метафоры — они словно обеспечивают поэту «пер-
спективное вторжение в мир» (Ф.  Ницше) и позволяют не просто 
смотреть, но видеть. Русский экспрессионист также надеется «глаза-
ми дум увидеть Бога» и «добыть чей-то взгляд в упорной тоске», душа 
его — «прорубь растворенного окна» (С. Спасский), а «взгляд в зрачке 
торчит, как палка» (Ипп. Соколов). Обнаруживается достаточное ко-
личество образов-двойников, сигнализирующих специфичность экс-
прессионистского видения и всматривания: «глаз бездонные шахты», 
«глаза подмытые тоской», «спасательные круги глаз», «гири зрачков», 
«зрачки — обрубки костей в топи зеркала», «бессонница пережженных 
очей», «пыль на зрачках» (Б. Земенков), «глаз без взгляда» (Б. Лапин), 
«взгляд, как самоубийца, как арестант, как солдат» (Ипп.  Соколов), 
«глаза, из ночи и жести составленные» (К. Вагинов).

Zusammenfassung

Deutscher und russischer Expressionismus:  
typologische Parallelen

Der Artikel setzt die Diskussion fort, ob es einen «russischen Expres
sionismus» in der russischen Literatur gegeben hat. Für die vergleichen-
de Literaturwissenschaft sind in diesem Zusammenhang Arbeiten kenn-
zeichnend, in denen der deutsche Expressionismus parallel mit dem russi-
schen Futurismus behandelt wird oder die «expressionistischen Züge» und 
«Elemente der expressionistischen Poetik» als vorübergehende Tendenzen 
in den Frühwerken einiger großer russischer Schriftsteller und Dichter 
ausgegliedert werden. Der Versuch eines Vergleichs des deutschen mit 
dem russischen Expressionismus sollte deutlich hervortreten lassen, daß es 
um zwei kaum vergleichbare Größen geht. 

1 Boldt P. Berliner Abend // Lyrik des Expressionismus. S. 53.



А. А. Стрельникова
(Московский государственный областной университет)

Поэтика безмолвия: 
немые сцены в драматургии 

австрийского экспрессионизма

За экспрессионистской драмой в литературоведении закрепилось 
определение «драма крика», однако она содержит в себе и немалую 
долю молчания. Сильнейшее воздействие экспрессионистской дра-
мы на зрителя во многом и обусловлено наличием особого «силового 
поля» между криком и безмолвием. Характерные черты экспрессио-
нистского мироощущения — одиночество, отчужденность, страх, эк-
статичность — имели и иной способ драматургического выражения, 
кроме вербального. Духовная и эмоциональная накаленность пьес 
была так высока, что подчас оборачивалась безмолвием. «Ибо, — по 
убеждению А.  Таирова,  — в моменты максимального напряжения 
чувств наступает молчание»1.

Если учитывать, что авангардистскому театру и драме предшество-
вали открытия в живописи, то можно согласиться с французским ис-
следователем Дени Бабле, утверждавшим, что первым эпизодом, пер-
вой мизансценой экспрессионистского театра стала картина Эдварда 
Мунка «Крик» (1893)2. Ее действительно метафорически можно на-
звать экспрессионистской премьерой, однако необходимо подчерк-
нуть, что это крик молчаливый, быть может, метафизический: две уда-
ляющиеся фигуры на заднем плане его не слышат. Лишенный звука, 
этот вопль словно исторгает мощную энергию, способную разлиться 
по всему миру вибрирующим эхо, превратить космическое пространс-
тво в проекцию воспаленного сознания индивидуума. Деформация — 
основной принцип эстетики экспрессионистского искусства — в не-
мых сценах драмы экспрессионизма не только не утрачивает своей 
интенсивности, но, напротив, усиливается, становится более выпук-
лой, гротескной, трагической. 

1 Таиров А. Записки режиссера. М., 1921. С. 31.
2 Бабле Д. Театр // Энциклопедия экспрессионизма. М., 2003. С. 264.



А. А. Стрельникова168

Немая сцена  — понятие общее и не строго терминологическое. 
Театроведение оперирует такими более конкретизированными опре-
делениями, как «живая картина» — понятие применяется к группам 
персонажей, мизансценированная по пространственным законам жи-
вописи, застывшая в определенных позах и мимике, — и «пантоми-
ма», в которой содержание, идеи, образы развиваются исключительно 
через телодвижения, жестикуляцию, мимику актеров. Если действие 
пьесы целиком представляет собой пантомиму, ее называют также 
«немой драмой», если же пантомима — только часть словесно-драма-
тургического действия, речь идет о пантомиме-вставке. В данной ра-
боте сделана попытка посмотреть на бессловесные сцены в экспрес-
сионистской драме из перспективы литературоведческой. Под немы-
ми понимаются сцены с невербальными средствами выражения или 
отдельными их элементами: это могут быть застывшие фигуры, пан-
томима (которая может сопровождаться музыкой), игра света, танец. 
Определяющий признак немой сцены — ее завершенность, самостоя-
тельность и самодостаточность, наличие идеи и некоего послания чи-
тателю/зрителю. И тогда вставные невербальные сцены приобретают 
характер текста, несущего особую эстетическую, идейную и информа-
тивную нагрузку. Без расшифровки такого текста проникновение в 
целостный замысел драмы оказывается невозможным.  

Немые сцены, жестикуляция, пантомима, мимика, движение, ра-
зумеется, всегда были неотъемлемой частью драмы: они использова-
лись как интермедии, придавали законченность композиции, сопро-
вождали действие. Однако они играли скорее служебную, организу-
ющую, роль или являлись данью традиции, сообщая спектаклю зре-
лищность, размеренность, структурную четкость. На особую роль не-
мая сцена в составе драматургического произведения начинает пре-
тендовать с начала ХХ в., когда представления о назначении театра и 
его возможностях потребовали серьезного пересмотра. Убеждение в 
том, что действие и диалог — основа драмы, к концу ХIХ в. было серь-
езно поколеблено и вскоре уже воспринималось как анахронизм. 

Немые сцены — «зоны молчания» — на рубеже ХIХ—ХХ вв. быст-
ро заполняли драматургическое и сценическое пространство Европы, 
представленного «новой драмой», и за два десятилетия обрели новое 
качество и новую роль. Ощущение человеком зависимости от ирраци-
ональных сил, непостижимость рока, открытие бездны вечности на-
полняло персонажа «новой драмы» ужасом, лишало его речи, делало 
диалоги излишними и бессмысленными. На рубеже веков молчание 
буквально затопило драму — «театр молчания» М. Метерлинка явля-
ется тому убедительным примером. 

В режиссерской практике этого времени настроение «молчания» 
выразилось в тяготении к статичности, в создании «живописного» те-
атра, статуарности персонажей, фресковой технике, в стремлении к 
плоскостному сценическому пространству. В докинематографическую 
эпоху драматурги и режиссеры мыслят картинами. Вопросы художе



Поэтика безмолвия: немые сцены в драматургии.. . 169

ственной оптики, взгляда, видения прочно входят в поле зрения тео-
ретиков и практиков сцены.

С рубежа ХIХ—ХХ вв., и особенно в «экспрессионистское десятиле-
тие», на волне общеевропейского стремления к синтезу искусств, к воз-
вращению искусства к сакральным истокам драматургия и театраль-
ная режиссура заметно сближаются. Драматурги-экспрессионисты 
проявляют самый живой интерес к театральной эстетике, сценичес-
кому воплощению литературного произведения, к режиссерским от-
крытиям. Придавая чрезвычайно серьезное значение оформлению 
спектакля, они снабжают пьесу точными, подробными указаниями 
относительно мизансцен, цвета, света и т. д. Ганс Кальтнекер (1895—
1919), например, предпосылает каждому акту схему-чертеж располо-
жения фигур в эпизоде, причем вводит его непосредственно в текст 
публикуемой драмы. 

В драматургической практике внимание к сценическому облику 
пьесы проявлялось в сотрудничестве писателей с театральными кол-
лективами, в стремлении создать собственную, авторскую постановку. 
Так, например, О. Кокошка (1886—1980) самостоятельно ставил свои 
экспериментальные пьесы, П.  Корнфельд (1889—1942) давал указа-
ния актерам и размышлял о природе театра, Ф. Т. Чокор (1885—1969) 
стажировался в качестве помощника режиссера в петербургском теат-
ре Н. Евреинова. Однако более важным результатом освоения теат-
ральной эстетики можно назвать совмещение в пьесе литературного и 
театрального кодов, вербального и визуального языков. 

Начало ХХ в. ознаменовано открытием выразительной силы не-
вербального языка и его серьезной роли на пути к созданию целост-
ного художественного произведения. Убеждение в том, что язык тела 
может быть информативным и суггестивным, нарастало: танец, пан-
томима, жест обрели полноправную роль в произведении, «заговори-
ли» на сцене и в драме. Возвращению театра к его ритуальным исто-
кам могла способствовать пантомима, ведь именно она, по мнению 
А. Румнева, «является, по всей видимости, наиболее древней формой 
театра, из которой впоследствии развилась драма»1. В русле экспрес-
сионизма в Германии и Австрии были разработаны целые школы 
пластического искусства: это, например, система Л.  Шрейера, осно-
ванная на идее единой ритмизации пространства, школа «Баухауз», 
работа с актерами М. Рейнхардта. 

Особую роль в актуализации немой сцены сыграло появление ки-
нематографа — немого кино, единственным «языком» которого была 
мимика, жестикуляция, пантомима. Искусство кино развивалось во 
многом под влиянием театра  — об этом свидетельствуют короткие 
мизансцены, игра-представление, нарисованный фон, — но адекват-
нее говорить о взаимовлиянии, о переводе некоторых приемов кине-
матографа на театрально-драматургический язык, об усвоении сцени-

1 Румнев А. О пантомиме. Театр. Кино. М., 1964. С. 19.



А. А. Стрельникова170

ческим искусством отдельных элементов кинематографического кода, 
визуализированного мышления.

Драматурги-экспрессионисты, в отличие от художников модер-
на, мыслят не картинами и не фотографиями, а скорее «кадрами». 
Интересно, что один из наиболее распространенных жанров экспрес-
сионистской драматургии — «Stationendrama» («драма этапов», «драма 
состояний») — выглядит композиционно как череда сцен-эпизодов, в 
которых в сознании персонажа субъективно преломляется окружаю-
щий его вещный мир. Персонаж-актер теперь не слит с рельефом, как 
то было характерно для плоскостного изображения, в таком «кадре» 
он трехмерен, что свидетельствует о праве творящего субъекта на де-
формацию материального мира, показывает, что герой  — не живо-
писный элемент картины, а «сгусток самого сильного вида энергии» 
(Г. Кайзер). Уже сама форма экспрессионистской драмы — серия от-
рывистых картин — отводила решающее место видению. Связь экста-
тически жестикулирующих, немотствующих персонажей с кинемато
графом отмечали уже первые критики, хотя высказывания их и носи-
ли оценочный характер. Так, В. М. Фриче отмечал: «… это манекены, 
тени, мелькающие на экране; стоит отбросить и без того скудный сло-
весный аппарат — и получится кинолента»1. 

Изменившийся подход к сценографии, пристальное внимание к 
освещению, цвету, символике, отказ от «архитектурности», натура-
листичности или картинности, пышности декораций также способ
ствовали тому, что эти вспомогательные прежде средства режиссуры 
«заговорили». Очистить сцену от «декоративного хлама» (Ф. Эммель) 
требовали многие режиссеры, художники, сценографы. На экспрес-
сионистской сцене утверждаются абстрактные символы — объемные 
геометрические фигуры, вертикали и горизонтали, т. е. зритель видит 
неоднородное пространство, каждый элемент которого является зна-
ком, символом, имеющим собственное значение, код. Так появляются 
фигуры-символы, сжатые до суггестивного лаконизма архетипов: тре-
угольник — знак агрессии, окно — символ инобытия, вертикаль — 
восхождения к новой реальности. В драматургическое пространство 
выходят — материализованные и визуализированные — все те стра-
хи, надежды, парадигмы, которые живут в общечеловеческой памяти, 
облекаясь в символические образы ворот, клетки, башни, шахты. По 
словам А. Л. Бобылевой, «зрительный образ … — это почти всегда не-
кое агрессивно-эмоциональное послание, брошенное в бессознатель-
ные сферы зрительского восприятия»2.

В Австрии, находящейся в центре драматургических исканий нача-
ла ХХ в., было достаточно собственных, внутренних предпосылок для 
усиления внимания к немым сценам. Одним из ведущих импульсов к 

1 Цит. по: Гвоздев А. А. Театр послевоенной Германии. Л.; М., 1933. С. 29.
2 Бобылева  А.  Л. Хозяин спектакля: Режиссерское искусство на рубеже 

ХIХ—ХХ веков. М., 2000. С. 7.



Поэтика безмолвия: немые сцены в драматургии.. . 171

поиску невербальных средств выражения стал кризис языка на рубеже 
веков, о котором заговорили ученые, философы, поэты: Ф. Маутнер, 
Л. Витгенштейн, Г. фон Гофмансталь. Разочарованность в слове, его 
адекватности, его возможностях, его творящей силе заставила худож-
ников обратиться к иным опорам драматургического искусства, не-
жели словесные. О пантомиме пишет статью Гофмансталь, пантоми-
му «Покрывало Пьеретты» создает А.  Шницлер (в России ее ставят 
Вс. Мейерхольд и А. Таиров). 

Немая сцена привлекала и как наиболее мощное средство воздей
ствия на зрителей: она визуализирует мысль, чувство, апеллирует к 
подсознанию. В Австрии для разработки этих тенденций почва была 
особенно плодородна благодаря открытиям венской психоаналити-
ческой школы. Эмоция, мысль, переведенная с языка словесного на 
невербальный, многократно усиливает свое воздействие, личная эмо-
ция превращается в коллективную. 

По степени условности немые сцены в драме австрийского экс-
прессионизма достаточно однородны. Жестикуляция и движения 
их, как правило, весьма условны, подчас схематизированы, что отве-
чает установке на антипсихологизм. Ведь, согласно П. Корнфельду, 
«психология говорит о существе человека столь же мало, как анато-
мия». Естественности экспрессионисты предпочитают игру, которая 
в чистом виде проявляется в жесте и в пантомиме. В указаниях акте-
рам П. Корнфельд отмечал, что «мелодия одного грандиозного жес-
та скажет больше, чем высочайшее совершенство того, что называют 
естественностью»1. 

Немые сцены могут выполнять в драме экспрессионизма разные 
функции. 

Они служат раскрытию бессознательных импульсов персонажа, 
способствуют обнажению его потаенных желаний, которые могут 
вступать в противоречие со словами и рациональными убеждения-
ми персонажа. Немые сцены проясняют состояние протагониста, его 
внутреннюю сущность, визуализируя образы его подсознания. 

Особенно наглядно такие функции прослеживаются в тех пье-
сах, где действуют двойники главного героя. Так, пьеса Ф. Верфеля 
(1890—1945) «Человек из зеркала» (1920), которую автор называл «тра-
гедией, фарсом, балетом и аллегорией одновременно»2 изобилует тан-
цевальными вставками, не имеющими, правда, ничего общего с лине-
арной красотой балетного жанра. Танцует Человек из зеркала, двой-
ник протагониста  — Тамала. Его танцы вульгарны, экстатичны, он 
пляшет «неистово и непристойно», утрированно передавая движения 
и манеры Тамала, а весь его облик пронизан чем-то «шарлатански-

1 Kornfeld  P. Nachwort an den Schauspieler // Kornfeld P. Die Verführung. 
Berlin, 1921. S. 166.

2 Цит. по: Werfel F. Dramen. Frankfurt а. M., 1959. Bd. I. S. 549.



А. А. Стрельникова172

кричащим»1. Эти вставки показывают подсознательный пласт души, 
который становится полноправной стороной конфликта, ведь Человек 
из зеркала — концентрированное, карикатурное подсознание Тамала, 
выпущенное на свободу. В IV акт Верфель вводит пантомиму-встав-
ку, в которой немая игра Человека из зеркала демонстрирует зрите-
лю сцену соблазнения Тамалом девушки Амфэ, происходящую «по ту 
сторону» занавеса. С помощью этой пантомимы Верфель также рас-
крывает те подсознательные импульсы, которые теснятся за «кулиса-
ми души» (Н. Евреинов) главного персонажа. Духовному становлению 
Тамала сопутствует изменение двойника. Когда герою удается преодо-
леть искушения, когда он выносит себе самому приговор, Человек из 
зеркала «на глазах у публики начинает съеживаться и возвращается к 
своей первоначальной худобе. Костюм висит на нем мешком, жалост-
но, как лопнувшая пневматическая шина. Высокая заостренная шляпа 
скатывается на пол, оставляя открытыми взлохмаченные волосы»2.

В пьесе О. Кокошки «Убийцы, надежда женщин» (1907) немые сце-
ны получают приоритетное, почти беспрецедентное в экспрессио-
нистской драме, значение. Профессиональный художник, декоратор, 
постановщик своих спектаклей, сотрудничавший в качестве оформи-
теля с режиссером М. Рейнхардтом, Кокошка мыслит зримыми обра-
зами. Слова, реплики в его пьесе можно расценивать скорее как до-
полнение, комментарии к телесно-пластическому действию, «подпи-
си» к пантомиме персонажей, нежели наоборот. Именно визуальный 
эффект, театральность рождает драматургический текст. Действие 
пьесы дышит первобытной архаикой и преисполнено столь мощного 
напряжения, что форма одноактной драмы становится не только ее 
естественным, но и, пожалуй, единственно возможным воплощением. 
Именно движению подчиняется ритм и язык драмы: синтаксис лома-
ется, членится, рвется, словно соответствует сбивчивому, отрывистому 
дыханию. В то же время сквозь тягучие, порой замедленные, краду-
щиеся движения героев крик прорывается, словно раскаленная лава, 
на поверхность.

Немые сцены могут также создавать в художественном простран
стве драмы особую реальность — утопическую, — показывая зрителю 
отблеск того мира, который открылся прозревшим. Таков, например, 
финал драмы «Человек из зеркала»: «Сильнейшее волшебное сотрясе-
ние. Зеркало разом превращается в гигантское окно. Отовсюду вры-
вается ослепительный дневной свет. За окном — особый мир чарую-
щих красок и очертаний в непрестанном движении. Для зрителей он 
означает как бы высшую реальность, доступную только для действую-
щих лиц на сцене».3 

1 Верфель Ф. Человек из зеркала / Пер. В. А. Зоргенфрея. Пг.; М., 1920. 
C. 36.

2 Там же. С. 187.
3 Там же. С. 222.



Поэтика безмолвия: немые сцены в драматургии.. . 173

Воздействие таких сцен осуществляется почти исключительно за 
счет средств театрально-технических, особую роль в данном случае 
выполняют цвет, свет, оптические эффекты. Освещение становится 
одним из участников действия, позволяя создать картины будущего 
или потустороннего мира, переводит события во вневременное из-
мерение. Открытие возможностей освещения позволило преодолеть 
время и пространство, «нарисовать» без слов и жестов ту реальность, к 
которой стремится герой экспрессионистской пьесы, к которой ведут 
его этапы испытаний, страданий, покаяния. 

Немая сцена может почти полностью состоять из свето-цветовых 
эффектов, игры теней, которые будут семантически выстраиваться в 
знаковый ряд. Так, в пьесе Чокора «Красная улица» (1916) появле-
ние Женщины предваряется ярким, сильным, внезапным красным 
светом, который окутывает всю улицу, заставляя поблекнуть резкие 
огни дворца, и изгоняет гигантскую тень Желтого Человека — оли-
цетворения власти денег. Такие сцены переносят действие в абсо-
лютно условную реальность, максимально порывая с мимесисом. 
Надо сказать, такой язык раздражал приверженцев реалистическо-
го театра: например, Станиславский на репетиции Мейерхольда, где 
также были предприняты световые эксперименты, попросил вклю-
чить свет. 

Немые сцены могут представлять собой документальные встав-
ки, киноинтродукции. К кинохронике обращается К. Краус (1874—
1936) в заключительных сценах драмы «Последние дни человечест-
ва» (1915—1918). Последняя сцена 5-го акта состоит из ряда коротких 
безмолвных картин человеческого горя и бедствий, молчаливый крик 
которых воздействует сильнее пафоса слов: замерзающие в снегу сол-
даты, похороны детей и т. д. Использование приема монтажа позво-
лило драматургу добиться симультанности действия, расширить про-
странство сцены: безумие и ужасы войны охватили разные страны и 
города. 

В финале реалистические эпизоды «Последних дней человечества» 
перерастают в фантасмагорические сцены: «dance macabre» — вальс 
гиен среди убитых, шествие газовых масок, выстраивающихся перед 
зрителями, картина Мертвого леса и заброшенной железной дороги, 
табун мертвых коней, выходящий из моря. Под аккомпанемент по-
добных картин и хоров мертвых продолжают экспонироваться во-
енные немые сцены-кадры. Так социальные события переводятся 
Краусом в общепланетарный масштаб Апокалипсиса.

Одним из видов немой сцены выступают массовые сцены, играю-
щие особую роль в экспрессионистской драме. Еще не написаны тру-
ды Г. Броха, Э. Канетти, К.-Г. Юнга и др. о закономерностях массовой 
психологии, еще не проанализирован феномен коллективной психи-
ки города, механически-моторной зависимости личности от воли тол-
пы как единого организма, однако в австрийском экспрессионизме 
недоверие к толпе прочитывается в каждой массовой сцене. 



А. А. Стрельникова174

Рисуя массовые сцены, драматург-экспрессионист выступает как 
режиссер, подчас сценограф, ибо придает важнейшее значение их 
композиционной системе, распределению групп людей на сцене. 
Ритмичность движений толпы, световое и цветовое оформление со-
здают суггестивные образы, многократно усиливая степень воздей
ствия коллективной эмоции на читателя/зрителя1.

Обезличенной, безумной предстает толпа в драме Верфеля: дик-
тат и раболепие выступают двумя ее неразделимыми свойствами. 
Сбрасывая статую идола, она «бросается на середину площади и пля-
шет вокруг поверженного бога», а затем на коленях ползает вокруг 
Тамала и наконец «поднимает Тамала на руки и ставит его на опус-
тевший пьедестал»2. Немоту этой довольно продолжительной сцены 
нарушают лишь нечленораздельные ликующие крики.

Интересно сопоставить подобный эпизод с финальной ремаркой 
пьесы немецкого драматурга Г.  Кайзера (1878—1945) «Ад—Путь—
Земля» (1919), в которой те же образы поданы в совершенно ином 
ключе: «Солнце взошло, явив весь свой лик; сверхбелый свет разлил-
ся по долине, толпа стоит в нем, как в тающем облаке»3. Эта сцена 
призвана нарисовать прозрение толпы, преображение ее в паству и 
шествие к свету и Богу. Провозвестник нового мира здесь не погиба-
ет, а растворяется в толпе, становится ею.

Итак, место немых сцен в художественной системе драматургии 
австрийского экспрессионизма было весьма значительно. Отвечая 
идее нового статуса театра, немые сцены способствовали расшире-
нию его возможностей. Например, можно говорить о существенной 
роли немых сцен в разработке и осуществлении драматургами идеи 
синтеза искусств, в пополнении средств невербального выражения, в 
усилении визуализации мыслей и образов в тексте и на сцене. Немая 
сцена также обнаружила способность переводить события из повсед-
невного плана в абстрактно-символический. Реформа драматического 
искусства ХХ в. произошла не в последнюю очередь именно в связи 
с открытием нового знакового языка, выразительных возможностей 
тела, за счет перенесения в драматическое пространство образов, не-
выразимых словом, непосредственно из сознания персонажа. Немая 
сцена неоднократно резонировала на протяжении ХХ в., все более 
властно вступая в свои права, создавая новые театральные жанры и 
виды искусства.

1 Один из первых, и наиболее впечатляющий, опыт освоения рит-
ма при создании массовой сцены был получен в режиссуре, в постановке 
М. Рейнхардтом «Эдипа» в версии Гофмансталя. Осуществленная в здании 
цирка, она поразила зрителей невиданными массовыми сценами: одновре-
менно, подчиняясь единому порыву, толпа на сцене поворачивала голову, 
поднимала руки, гул толпы передавался низкими нотами органа, особое ос-
вещение позволяло стереть индивидуальные черты людей. 

2 Верфель Ф. Человек из зеркала. С. 116, 139.
3 Кайзер Г. Драмы. М.; Пг., 1923. С. 22.



Поэтика безмолвия: немые сцены в драматургии.. . 175

Zusammenfassung

Die Poetik des Schweigens: Stummszenen in der  
österreichischen expressionistischen Dramatik

Am Anfang des 20. Jahrhunderts entdecken expressionistische Dramati
ker neue Ausdrucksmittel, hauptsächlich nonverbaler Natur (Laut, Licht, 
Plastik). Die Stummszenen erhalten eine selbständige Bedeutung in den 
Stücken österreichischer Autoren wie Paul Kornfeld, Franz Werfel, Oskar 
Kokoschka und anderen. Die Stummszenen helfen, unterbewußte Antriebe 
der Figuren und der Menge zu entblößen sowie die Handlung auf abstrak-
ter und symbolischer Ebene zu betrachten. Die Stummszenen geben auch 
die Möglichkeit, ein Bild der «Überwirklichkeit» auf der Bühne zu schaffen. 



Т. Н. Андреюшкина
(Тольяттинский государственный университет)

Немецкий сонет и смежные жанры

Сонет  — искусственно созданная стихотворная форма  — в ходе 
своего многовекового развития получил статус жанра1 и вобрал в себя 
черты многих лирических жанров, с которыми его роднит сходство 
строфических форм, тип используемых рифм и стихотворного разме-
ра, а также наличие внутренней формы. Среди смежных с сонетом 
жанров следует выделить несколько групп: жанры античной лирики 
(эпиграмма, элегия, гимн, ода, идиллия), жанры французского (кан-
цона, рондо, виланель, баллада), итальянского (мадригал, страмбот-
то), арабско-персидского (газель) происхождения, а также некоторые 
жанры, выходящие за пределы лирики (вариация, вокализ и др.).

Взаимодействие жанров приводит к явлению контаминации 
(скрещивания)2. Контаминация предполагает отступление или сме-
щение жанровых инвариантов, выступающих как определенная рама 
для произведения, создающая и внешние границы его формальной 
организации, и внутренние границы  — границы его содержания, 
формирующие также перспективу, способ его восприятия читате-

1 Сонет соответствует требованиям, предъявляемым к жанру как «содер-
жательной форме» (Г. Гачев) или «единству архитектонической и компози-
ционной форм» (C. Н. Бройтман). См.: Теория литературы: В 2 т. / Под ред. 
Н. Д. Тамарченко. Т. 2. Историческая поэтика. М., 2004. С. 198. Сонет как 
«универсальная модель жанровой структуры» характеризуется акцентирова-
нием установки на аудиторию, определяющей объем произведения, его сти-
листическую тональность, устойчивую тематику и композиционную струк-
туру. См.: Там же. Т.  1. Теория художественного дискурса. Теоретическая 
поэтика. С. 366. По отношению к немецкому сонету важна игра с объемом от 
усеченного до увеличенного сонета, а также наличие венков, циклов (малых 
и больших) и книг. На каждом этапе его развития можно выделить характер-
ную тональность (преобладающую сатирическую, не исключающую сдержан-
но-рациональной рефлексии), тематику (политическую, поэтологическую и 
всякого рода описательную) и часто визуально выраженную сонетную ком-
позицию.

2 Под контаминацией понимается объединение в одном стихотворении 
структурных и содержательных элементов двух или более жанров.



Немецкий сонет и смежные жанры 177

лем. Как для сонета, так и для его контаминаций важна идея «памяти 
жанра», сформулированная М. М. Бахтиным. «Жанр возрождается и 
обновляется на каждом новом этапе развития литературы и в каж-
дом индивидуальном произведении этого жанра»1, причем конкрет-
ный автор может использовать не только исходный инвариант, но и 
созданный до него на определенном этапе развития и приобретаю-
щий для него признаки инварианта. Н. Д. Тамарченко развивает эту 
мысль, отмечая «следующее живое противоречие: с одной стороны, 
благодаря постоянному воспроизведению структурного инварианта в 
разных произведениях сохраняется единая смысловая основа жанра 
(„отвердевшее содержание“, по Г. Д. Гачеву); с другой стороны, бла-
годаря постоянному варьированию этой структуры происходит об-
новление смысла», результатом чего оказывается «воспроизводящая 
структура — переосмысление и переоценка воспроизводимой»2.

В результате контаминации либо происходит соприкосновение 
жанровых границ, так что двойственность заметна, либо преоблада-
ет один из жанров, и тогда одна жанровая форма оказывается в раме 
другой, создавая дистанцию по отношению к ней, что может иметь 
снижающий или возвышающий эффект. Продукт трансформации 
жанровых рам, т. е. определенный вид контаминации, получает свою 
раму, а совмещение в границах содержательных особенностей обо-
их жанров порождает новые смыслы. Естественно, что контаминации 
способствовали превращению сонетa из канонического жанра в нека-
нонический. Контаминация с другими жанрами — явление типичное 
для сонета, который характеризуется пограничным состоянием меж-
ду каноническим и неканоническим жанром, в котором есть пропи-
санные константные структуры и «внутренняя мера» (Тамарченко) — 
механизм, сохраняющий одно и то же «направление собственной 
изменчивости» неканонического жанра3. Этот механизм фиксиру-
ет «создание нового варианта соотношения константных для жанра 
противоположностей»4, которую О.  И.  Федотов называет соотноше-
нием доминантных признаков в системе сонета5, а А. Витбродт набо-
ром признаков cемейного сходства6. Рассмотрим три примера конта-
минации сонета: с пиндарической одой, идиллией и газелью.

1 Бахтин М. М. Проблемы поэтики Достоевского. М., 1963. С. 142.
2 Теория литературы. Т. 1. C. 371—372.
3 Там же. С. 370.
4 Там же. С. 371.
5 Называя сонет жанрово-строфической системой, Федотов подчерки-

вает, что сонет «имеет некий стабильно устойчивый центр и относитель-
но размытую изменчивую периферию […]. Нарушение признаков перво-
го порядка компенсируется устрожением признаков второго, и наоборот». 
См.: Федотов О. И. Основы русского стихосложения: В 2 кн. Кн. 2. М., 2002. 
С. 330—331.

6 Wittbrodt A. Wie definiert man ein Sonett? Gattungstheoretische Überlegungen 
zur Verwendung von logischen Begriffen und Familienähnlichkeitsbegriffen // 



Т. Н. Андреюшкина178

Пиндарическая ода — триадическая форма античной хоровой ли-
рики, благодаря эпиникиям Пиндара сыгравшая стилеобразующую 
роль и заложившая определенную традицию. Она называется одой 
в общем смысле слова, подразумевая пение, и по своему происхож-
дению, как считает О. Кнерих, не имеет ничего общего с горациевой 
одой, которая относится к монодической лирике. В противовес ей, 
имеющей твердые метрические формы (одические размеры), в хоро-
вой лирике появлялись все новые и новые мелодии и метрические 
формы. Ее размер меняется от строки к строке, подчиняясь движе-
нию мелодии, по своей структуре она полиметрична. Простота жанра 
заключается прежде всего в композиции. Ода строится по строфиче
скому принципу, причем одна строфическая форма повторяется дваж-
ды (строфа и антистрофа, или ода и антода), далее следует метриче
ски отличающийся от них эпод (эпистрофа), что напоминает структу-
ру сонета. Сложна идейно-образная сторона лирики Пиндара. Поэт 
переходит от одного образа к другому, от одной мысли к другой, раз-
вивающейся не в логической, а в ассоциативной последовательности. 
Типичными стилистическими чертами пиндарической оды являются 
пафос, возвышенный характер и торжественность, ассоциативность 
мыслей и темный стиль высказываний, изобилующий метафорами. 
Пиндарический стиль стал синонимом всякого торжественно-оди-
ческого стиля. Немецкие поэты XVII в. (важнейшими именами были 
Векерлин и Грифиус), а позднее также Гельдерлин, взявшие за обра-
зец пиндарическую оду, в основном переняли триадическую компо-
зицию, но шли своим путем в применении размеров и рифм, учиты-
вая опыт французской Плеяды.

Особое значение пиндарическая ода как эпиникия имела для 
развития «спортивных» сонетов, которые, кроме структуры, обра-
щались к тематике инварианта, использовавшегося для чествова-
ния олимпийских героев. Антология поэтов ГДР «Олимпийские 
игры. Стихотворения» (1972), открывается «5-ой Олимпийской одой» 
Пиндара в переводе Гёте. Строфа рассказывает о богах, антистрофа — 
о победителях, эпод содержит наставление победителю, получившему 
богатство и имя. Архитектоника строф и сходная внутренняя струк-
тура, где гекзаметр чередуется с неравностопными дактилическими 
строками, в метрическом и полулитературном сонете1 М.  Вольтера 
«Плавающим под парусами» относит читателя как к пиндарической 
оде, так и к Горацию, воплощавшему увенчанного лавром представи-
теля поэзии «золотого века», гармоничного в своей завершенности. 

Compass.  Mainzer Heft für Allgemeine und Vergleichende Weltliteratur. 1998. 
№ 3. S. 52—79. Слабость этой теории — в преобладании количественных па-
раметров признаков, в то время как теория доминантных признаков учиты-
вает наличие главных и второстепенных сонетных признаков, а также при-
знаков не только внешней, но и внутренней формы.

1 Определения взяты из классификации А. да Темпо. Cм.: Mönch W. Das 
Sonett. Heidelberg, 1955. S. 16.



Немецкий сонет и смежные жанры 179

Утверждение радости борьбы и бытия настоящего ставится под сом-
нение вопросом в последней строфе, так что рефрен звучит почти уба-
юкивающей формулой колыбельной песни.

Rühmte der alternde und mit Lorbeer bekränzte
Horaz
Den stillen Spiegel des Sees und die schimmernde Ruhe
Der Flaute
Aureum saeculum. Goldene Zeit.

Ich aber will noch besingen den Wind
Und die schäumenden Wellen
Hymne der stark strapazierten Segel
Und des im Nordwind gebeugten Masts
Nachgebend
Wie das Schilf am Ufer — 

Werd auch ich einst preisen den ruhigen Hafen
Oder träumen von vergangenen Stürmen
Und kommenden?
Aureum saeculum. Goldene Zeit1.

Особенность структуры этой контаминации оды и сонета состоит в 
том, что строфа и антистрофа обрамляют эпод, который в данном слу-
чае является кульминацией повествования. Антистрофа возвращается 
к интонации первой строфы, повторяя ее последнюю, билингвальную 
строку, которая становится кодой и тематическим кольцом стихотво-
рения. Это кольцо, где речь идет о Золотом веке, подобно идиллии с 
ее замкнутостью мира, замыкает в себе гимн беспокойному ветру и пе-
нящимся волнам, потрепанным парусам и накренившейся мачте, сви-
детельствующим о перенесенной борьбе со стихией. Название, как и 
«Гребцы» из «Буковских элегий» Брехта, может быть истолковано не 
только как посвящение с целью прославления спортсменов, что близ-
ко по тематике эпиникиям Пиндара, но и как отражение различных 
стилей жизни и их философское осмысление, у Вольтера — рефлек-
сия об активной и пассивной жизненной позиции в форме барочной 
эмблемы.

Через обращение к жанрам античной лирики и их торжественно-
одическому стилю, а также к классической поэзии Брехта и Бехера (на 
которую ссылаются издатели сборника), в литературе ГДР утверждал-
ся высокий статус спорта и спортсмена2, каким он был, наряду с по-
эзией, во времена античности и во времена ее квазивозрождения: и 

1 Wolter  M. Segeln // Olympische Spiele. Gedichte / Hrsg. von R. Kirsch und 
M. Wolter. Berlin; Weimar, 1972. S. 56.

2 Сp.: Pindarus. Pindars olympische Hymnen. Leipzig, 1937; Pindarus. Pindars 
Dichtung. Leipzig, 1965.



Т. Н. Андреюшкина180

в 1937 г., и в 1965 г., о чем свидетельствуют публикации, пиндари-
ческие оды имели широкое хождение. И в настоящее время эта тра-
диция жива. К пиндарической оде, предназначавшейся для прослав-
ления олимпийских чемпионов, восходят, в том числе, и современ-
ные сонеты о футболе Л. Харига. Но эти тексты полны иронии, игры, 
смешения стилей. Пародию на футбольные сонеты после чемпионата 
мира по футболу написал К. М. Рариш.

Существуют случаи контаминации идиллии и сонета. Сонет Э. Яндля 
«Высокое искусство» о чистке вставной челюсти взят из стихотворного 
сборника «Идиллии», что означает возможность исследования новиз-
ны объединения подобной темы и сонетной формы с идиллическими 
мотивами.

für harry ertl
der zähne putzen nicht erleichtert wird
durch zahnprothese, die herausgenommen
zuerst gebürstet wird, dann die restzähne
die zahnprothese dann an ihren platz gedrückt

es führt auch umkehrung ans selbe ziel
die zahnprothese wird herausgenommen
restzähne werden erst, dann die prothese
gebürstet, sie darauf an ihren platz gedrückt

vom oberkiefer hier die rede ist
der unterkiefer ist prothesenlos
wenn auch die rechte hälfte beinah zahnlos

macht erst den unterkiefer zahnprothese jung
wird alles doppelt schwierig, hohe kunst
erst dann wird des gebisses reinigung1.

Ни идиллия как жанр, ни чистка вставной челюсти в качестве темы 
никогда не были предметами «высокого искусства». Классический со-
нет мог бы его представлять, но в современном искусстве он все боль-
ше становится средством пародии и игры. Использование формы со-
нета Яндлем также пародийно. Традиция формы выдержана только 
в строфической и частично в метрической организации. Поэт назвал 
свой сонет «высоким искусством», подразумевая не только форму соне-
та, но и, с иронией, каждодневную чистку зубов и протезов. «Высокое» 
и «низкое» предстает здесь и на уровне интонации. В первой строфе 
использование переносов создает эффект замедленности речи, при-
дающий ей почти гимническую торжественность. Вторая строфа, на-
против, состоит из более коротких периодов, напоминая инструкцию 

1 Jandl E. Idyllen. Frankfurt a. M., 1989. S. 105.



Немецкий сонет и смежные жанры 181

по пользованию зубными протезами. Идиллическое в поэзии Яндля 
далеко от традиции. В его творчестве оно связано с упрощением поэ-
тического языка (например, до языка гастарбайтеров), использовани-
ем диалекта, обращением к теме старости как физической немощи и 
оскудения форм жизни. Все это преобразует идиллию в свою проти-
воположность — антиидиллию.

Идиллии, контаминированные с сонетами, превращаются под пе-
ром Яндля и его последователей (Й. Оберхолленцер, Н. Хуммельт) в 
свою противоположность  — антиидиллии, принимая от сонета сати-
рический характер. Этот сонет вполне может быть прочитан как поэ-
тологический, где катрены предстают в образе естественной и искусст-
венной верхней челюсти (они, как и принято в сонете, должны повто-
рять форму друг друга, что подтверждается цепными рифмами), а тер-
цеты — беспротезной нижней челюсти, но со многими недостающими 
справа зубами (читай: рифмами), так что неожиданная рифма в послед-
нем терцете воспринимается как окончание чистки и заключительный 
момент посадки протеза на челюсти. Иллюстрацией к этому сонету мог 
бы послужить рисунок К. Рихи «Сонет для острых зубов», дающий схе-
матическое изображение головы человека в профиль, где над верхни-
ми и нижними передними зубами написана сонетная рифмовка:

abba cde
abba cde1

В истории сонета имеют место и контаминации сонета и газели. 
В  Европе в первой половине XIX в. этот жанр персидской литера-
туры популяризировал Ф.  Рюккерт (хотя газели встречаются уже в 
«Западно-восточном диване» Гёте), за ним в немецкой литерату-
ре его освоили А.  фон  Платен, Г.  фон  Гофмансталь, Р.  М.  Рильке, 
Й. Вайнхебер, Р. Ауслендер и др. В газели от 3-х до 15-ти двустиший 
(идеальная величина — 7 бейтов, что создает основание по объему со-
единять газели и сонеты), причем рифма первого дистиха повторяет-
ся в каждой последующей четной строке. Газель содержит редиф, что 
сближает ее с сонетом-эхо, и «обязательное композиционное кольцо, 
включающее в себя афористическую концовку и введение слова „га-
зель“ в последний бейт (позже название жанра было вытеснено име-
нем автора)»2. В сонете имя тоже может включаться в рамку стихотво-
рения в виде акростиха, но с переносом с субъекта на объект. Кода со-
нета, так же, как и газели, важна для общей композиции. В ней могут 
«мерцать» образы первого катрена. Ассоциативная свобода сочетания 
бейтов напоминает предлагаемое сонетом «вертикальное» чтение, 
подкрепляемое внутренними рифмами и анжамбеманами. Двустишия 
немецкой газели могут содержать в себе контаминации других, пишу-

1 Cм. http://www.fulgura.de
2 Теория литературы. Т. 2. С. 194.



Т. Н. Андреюшкина182

щихся парными стихами жанров: эпиграммы, эпического и элегиче
ского дистиха, баллады и др. Сама газель, как и сонет, включает в себя 
мотивы, восходящие к различным жанрам предшествующей литера-
туры: мотивы любовные, винные, мотивы восхваления и описания1. 
Наконец, «архитектоника, синтез разных жанров, широкий охват тем 
и углубленный завершающий „жест“»2, свойственные как газели, так 
и сонету, указывают на их универсальную жанровую природу.

Газель — термин арабского происхождения и означает «вести речи 
влюбленного»3. Поэтому газель является светским или духовным сти-
хотворением о любви, в котором образы, сравнения и сферы эроти-
ческого и мистически-духовного сливаются до неразличимого. Эти 
черты характерны для многих классических сонетов. В отличие от со-
нета, который представляет развитие мысли, в газели каждая стихо
творная пара (бейт) существует как бы сама по себе. Единство стихо
творения создается общим настроением, поэтому газель часто сравни-
вают с нанизанными на нитку жемчужинами.

С введением в немецкую поэзию газелей Рюккертом и Платеном, 
создавшими и контаминированные формы, они редко, но появляются 
в поэзии сонетистов. Сонет «Заключительная газель» Вайнхебера сво-
дит Восток и Запад воедино, он пишется с точки зрения зрелого ге-
роя, подводящего итог, — отсюда неспешность, тавтологические риф-
мы вместо поиска оригинальных. Сонет приспосабливается к рифмам 
газели, но слегка варьирует их, сохраняя некоторую монотонность в 
повествовании.

Halt an, den Atem halte gewaltig an!
In dieser Sprache malte ich Glück und Wahn.
Es hat mich nicht gelüstet nach Ruhm und Rang.
Rückblickend steht verwüstet, was ich getan.

Ich wollte eine Größe, aus Blut gedrang:
So gab ich mir die Blöße als reifer Mann.
Todbringende Empore, die ich erschwang!
Doch raunt mit noch im Rohre der stille Pan.

Als Spätling der Gestalter war ich bestellt,
Sehr treu zu singen Alter, Gesetz und Plan.
Was immer in dem Niedergang stirbt und fällt,
Obsiegend immer wieder, es sieht dich an.
Reich mir die Hand, bezeuge: Das Abendland
Trug letzte Frucht. So schweige, wer reden kann4.

1 О смежных жанрах газели см.: Газелла // Теория литературы. Т. 2. С. 194—
197, а также: Рейснер Л. М. Эволюция классической газели на фарси. М., 1983.

2 Теория литературы. Т. 2. С. 194.
3 Kemp F. Das europäische Sonett. In 2 Bd. Bd. 1. Göttingen, 2002. S. 138.
4 Weinheber J. Sämtliche Werke. Bd. 1. Salzburg, 1953. S. 495.



Немецкий сонет и смежные жанры 183

Акростих ограничивает стихотворение слева девизом — «здесь сло-
во» (hier ist das wort), справа границы обозначены рифмами газели. Но 
они не только концевые, но и внутренние: после третьего такта цезу-
ра предваряется парными рифмами. Концевые рифмы сохраняются в 
четных строках, остальные — кроме 9 и 11 — образуют к четным риф-
мам ассонантные. От сонета тут сохранились 2 катрена и секстет, но 
5 ямбических ударений разбиваются столкновением двух безударных 
слогов после 3-го такта (Вайнхебер использует 11-строчник алкеевой 
строфы). Каждая строка, «разламывающаяся» цезурой на две нерав-
ные части, демонстрирует женские клаузулы внутри и мужские — сна-
ружи. Совмещение двух форм  — западной (сонет) и восточной (га-
зель) усиливает противостояние двух тем — Запада и Востока. В дан-
ном случае можно говорить о двойной раме, поскольку черты обоих 
жанров выражены здесь равноправно и с большим мастерством. Это 
подчеркивает главную мысль сонета — стремление автора к красоте и 
совершенству, в чем он видит высший смысл своей жизни и чем пыта-
ется оправдать ее внешние неудачи.

Особое значение процесс контаминации приобретает с середины 
ХХ в., когда никакой моноязык, никакой метод уже не может всерь-
ез претендовать на полное овладение реальностью. Все языки и все 
коды теперь становятся знаками культурного сверхъязыка. Поэтому 
«современное искусство, литература, философия постоянно скрещи-
вают разные жанры и методы, переводят с языка на язык, контамини-
руют образы и понятия из разных эпох и систем, обучаясь метаязыку, 
двигаясь в сторону его универсального применения»1. Сонет в про-
цессе своего развития скрещивался с разными жанрами, а сонет о со-
нете благодаря свойственной ему саморефлексии «обучался метаязы-
ку». Естественно, что на стыках жанров и методов возникали элемен-
ты иронии и пародии, которые служили не столько осмеянию сущест-
вовавших моноязыков, сколько преодолению их ограниченности.

Нельзя не согласиться с О. И. Федотовым, что сонет — это «систе-
ма особого рода, динамическая и в то же время жестко консерватив-
ная, осложненная многовековой историей, накопленными традиция-
ми, неумолкающей памятью жанра. Поэтому в ней значимо не толь-
ко присутствие, но и отсутствие того или иного из ее разнообразных 
признаков»2, так что в орбиту сонета должно быть включено гораз-
до больше стихотворений, чем это принято традиционной критикой. 
Сонет за длительную историю своего развития изменялся, сближался 
с родственными ему формами и жанрами, которые обогащали сонет 
и способствовали его долголетию. Но он никогда не терял присущих 
ему своеобразия и уникальности.

1 Эпштейн М. Парадоксы новизны. О литературном развитии XIX—XX ве-
ков. М., 1988. С. 386.

2 Федотов О. И. Основы русского стихосложения. Кн. 2. C. 324—325.



Т. Н. Андреюшкина184

Zusammenfassung

Das deutsche Sonett  und angrenzende  
lyrische Gattungen

Untersucht werden «Kontaminationen» des Sonetts mit Gattungen der 
antiken, altöstlichen und europäischen Lyrik am Beispiel der Pindarschen 
Ode, der Idylle und des Ghasels. Beim Kontaminationsprozeß prägen 
sich dem transformierten Genre Struktur und Sinn der verknüpften 
Genres ein: die Idylle von E. Jandl «Die hohe Kunst» verwandelt sich in 
die Antiidylle, die das «hohe» Sonettgenre parodiert; das «Schlußghasel» 
von J. Weinheber wird zur Reflexion auf die Tradition des poetologischen 
Sonetts; der Stil der Pindarschen Ode als Verehrung der olympischen 
Sieger wird in den heutigen Sonetten mit sportlicher Thematik parodis-
tisch verwendet.



Т. В. Кудрявцева
(Институт мировой литературы РАН им. А. М. Горького, Москва)

«Современное» (modern) стихотворение:  
к типологии вида

Анализ литературной эссеистики немецкоязычных писателей ны-
нешнего поколения, а также культурологических, литературоведче
ских исследований и материалов литературной критики дает повод 
утверждать, что поэтологический дискурс новейшего времени в обоз-
наченном литературном пространстве строится на концепте «совре-
менное стихотворение» (das moderne Gedicht).

Как известно, лексема «modern» и сопряженные с ним производ-
ные «die Moderne», «Modernität» использовались уже в XVIII в., дабы 
возместить недостающее семантическое звено в немецких лексиче
ских единицах «jetzig», «gegenwärtig», «zeitgenössisch» (теперешний, 
нынешний). Хронологическому индикатору, относящему произведе-
ние искусства к определенному времени, противополагалось понятие 
качественного, эстетического порядка. В 1886 г. А. Хольц в первом 
издании поэтического сборника «Книга времени: песни современно-
го (модерного)» — «Das Buch der Zeit: Lieder eines Modernen» — вы-
двинул тезис, который впоследствии определит формальное и содер-
жательное направление в развитии искусства следующего столетия: 
«Поэту надлежит быть „современным“1 с головы до пят»2. Дериват 
«die Moderne», введенный в литературоведческий обиход в 1886 г. 
О. Вольфом, употреблялся натуралистами как синоним понятия «но-
вый», «инновативный», отвергающий классические каноны, обращен-
ный к современной жизни и был направлен в первую очередь против 
искусства культурно-исторической эпохи грюндерства (Gründerzeit). 
Несколько позже А. Хольц, а вслед за ним Г. Бар уточнят истолкование 
понятия «современный»: «Быть „современным“ значит суметь разре-
шить конфликт между новым содержанием и старой формой в пользу 
новой формы, адекватной мировоззрению эпохи»3. 

1 В дальнейшем используется для обозначения понятия modern в перево-
де на русский язык.

2 Holz A. Das Buch der Zeit: Lieder eines Modernen. Zürich, 1886. S. 302.
3 Bahr H. Selbstbildnis. Berlin, 1923. S. 221.



Т. В. Кудрявцева186

В немецкоязычном литературном обиходе лексема «die Moderne» 
имеет сегодня довольно размытое значение, служа главным образом 
синонимом инновативного искусства в дихотомическом соотнесении 
с наследием прошлого (традицией). Содержание термина отражает 
тот факт, что все явления, попадающие в это понятийное поле, созда-
ют свою нормативную базу не на основе прошлого опыта, а исходя 
из собственных симультанных посылов. В этом смысле die Moderne 
включает в себя макропериод, начинающийся с эпохи ренессанса, и 
тем самым вписывается в общий контекст «нового времени». В рам-
ках так называемого микропериода термин служит для обозначения 
конкретной литературно-исторической ситуации (конец XIX — пер-
вая половина XX в.), общей тенденции, вектора развития для ряда 
типологически сходных явлений. Некоторые современные писатели 
и литературоведы склонны распространять понятие «die Moderne» на 
все явления искусства ХХ в., несущие на себе печать «нереакционно-
го» (Д. Греф)1. Швейцарский литературовед М. Андреотти идет еще 
дальше, говоря о «„модерне“ в немецкоязычных литературах ХХ—
XXI вв.»2. Имеется в виду сосуществование так называемого «поздне-
го модерна» (Spätmoderne), начало которого совпадает с послевоен-
ным «часом нуль» и с берущим отсчет в начале 1970-х гг. постмодер-
низмом. 

Кроме узкого (искусствоведческого, литературоведческого) смысла 
термины «modern» и «die Moderne» имеют хождение и в более широ-
ком культурном и научно-техническом контексте. Так, в энциклопе-
дии Брокгауза понятие «модерн» определяется как «1) соответствую-
щий новейшей моде, 2) новейшему состоянию общественного, науч-
ного и технического развития, 3) относящийся к новому и новейшему 
времени»3. 

Словарь Дудена приводит следующие примеры употребления 
слова «modern» в значении «открытый для современности, вписыва-
ющийся в нынешнее время: „современная“ = новая техника, пища, 
современные дома, современная жизнь, современное искусство (му-
зыка, литература)»4. 

Именно такое расширительное толкование позволяет, в частнос-
ти Х. Леффелю, переводчику стихов Н. Рубцова, зачислить в класси-
ки модерна поэта, столь чуждого, по его мнению, для «современно-
го» немецкого сознания5. Исходя из подобного словоупотребления, 

1 П. от 13.03.2002. — Личный архив автора данной работы. В дальней-
шем — ЛАТК.

2 Andreotti  M. Die Struktur der modernen Literatur. Neue Wege in der 
Textanalyse. Bern, 2000. S. 102.

3 Modern // Brockhaus Enzyklopädie. In 24. Bdn. Bd. 14. Mannheim, 1991. 
S. 709.

4 Modern // Der Duden. In 10. Bdn. Bd. 7. Mannheim u. a., 1982. S. 447.
5 См., в частности: Zepp A. Nikolaj Rubcovs Gedichte sind gelebt: Interview mit 

Hartmut Löffel // Schwäbische Zeitung. 27.12.2004. 



«Современное» (modern) стихотворение: к типологии вида 187

среднестатистический немец скажет, что он живет в эпоху модерна, 
но будет в лучшем случае удивлен, узнав, что уже давно находится в 
постмодерне.

Кроме того, многие исследователи придерживаются мнения, что 
постмодернистское искусство в целом не перешагнуло границ модер-
на. Постмодернизм нередко расценивают как его конечную фазу в 
том смысле, что «это  — тот же модерн, но лишенный иллюзий до-
стижения какого-либо идеала, отказавшийся от ценностных ориен-
тиров, принимающий мир таким, каков он есть»1. Граница между 
модернизмом и постмодернизмом представляется открытой прежде 
всего в силу того, что нынешние писатели широко используют поэ-
тико-стилистический инвентарь своих предшественников. Именно 
поэтому главным критерием, определяющим качество поэтических 
произведений эпохи постмодернизма, продолжает служить понятие 
«modern», а немецкоязычная литература новейшего времени, по сути 
являя собой пример новой традиции, традиции модерности, сущест-
вует в поле напряжения «современный» — конвенциональный2. 

Понятие «современное стихотворение» еще более расплывчато, 
чем его генетическая составляющая «модерн». Если следовать мыс-
ли Х. М. Энценсбергера, что «процесс утверждения „современной“ 
поэзии имеет результатом создание и упрочение нового состояния 
языка»3, то оценочная шкала вневременной эстетической категории 
(макроотнесенность) «современность» обычно увязывается с опреде-
ленными хронологическими параметрами (микроотнесенность) в силу 
привязанности любого художественного явления к той или иной эпохе 
с ее конкретным формальным и содержательным наполнением. 

Принято считать, что эпоху «современного» стихотворения в не-
мецкой поэзии открыл Гейне. Более узкое понимание феномена свя-
зано с микропериодом бытования самого модерна. В понятийное 
поле «современный» изначально включаются семантические при-
знаки «экспериментальности», «авангардности». Они сохраняют 
свою актуальность до настоящего времени уже в контексте постмо-
дернистской культуры, прежде всего, как стилевая составляющая. 
Большинство живущих ныне поэтов, следуя в русле зачинателей мо-
дерна, под термином «современное стихотворение» так или иначе 
понимают отказ от нормативной поэтики. 

Со времен Гейне неотъемлемая черта стихотворения, осознаваемого 
как «современное», — интертекстуальная игра с формой и содержани-
ем. Поэтому само по себе использование традиционных средств поэти-

1 Hillebrand B. Ästhetik des Augenblicks: der Dichter als Überwinder der Zeit — 
von Goethe bis heute. Göttingen, 1999. S. 139.

2 Под термином «конвенциональный» в современном литературном дис-
курсе понимается, как правило, текст, имитирующий какую-либо известную 
твердую форму, не вносящий в нее ничего нового.

3 Enzensberger  H.  M. Museum der modernen Poesie. Frankfurt a.  M., 1969. 
S. 14.



Т. В. Кудрявцева188

ческого выражения еще не служит признаком устаревшего, эпигонско-
го стиля, против которого выступали творцы авангардного искусства. 
Исследователи, однако, проводят четкий водораздел между пародией 
традиционной и порожденной эпохой модерна «тотальной пародией» 
XX в., в которой очуждение становится главным способом дистанци-
рования от любых критически оцениваемых феноменов действитель-
ности. В таких произведениях, где главными жанрообразующими эле-
ментами часто становятся гротеск, пуантированное завершение сюже-
та и пр., происходит столкновение традиционного (ожидаемое) и сов-
ременного (провокативное снятие ожидаемого) мировоззрения. 

При этом объектом интертекстуального обыгрывания все чаще 
становится не содержание, заключенное в традиционную форму, а 
сама форма. Как правило, те или иные форманты не просто вырыва-
ются из привычных контекстов, заполняясь лишь новым содержани-
ем. В обращении с традицией на передний план выдвигается вариа-
ция-эксперимент, когда игра с формой приводит к ее модификации 
и дальнейшей трансформации. 

Так, Д. Грюнбайн, пожалуй, один из первых в новейшей немец-
коязычной поэзии, кто начал активно использовать в этой функции 
регулярный стих, экспериментирует с античными формами, расши-
ряя возможности традиционных матриц, как бы проверяя их на про-
чность путем цитирования, комбинирования и пр. И если раньше, к 
примеру, в случае с вариативностью твердых форм можно было глав-
ным образом говорить о желании расширить их границы с целью бо-
лее богатого смыслового наполнения, то эпоха постмодернизма (точ-
нее уже 1950-е гг. — К. Кролов, Р. Ауслендер и др.) являет пример 
изобретательной игры именно на уровне аудио-визуального ряда. 

Если в качестве предпосылки для бытования «современной» не-
мецкоязычной поэзии можно рассматривать полное отсутствие рег-
ламентации в чем бы то ни было, то графика служит в данном случае 
наиболее яркой иллюстрацией этого тезиса. Вне зависимости от воз-
раста и эстетических пристрастий свобода выражения мысли совре-
менного автора находит свое воплощение в графике, иными слова-
ми, в конкретном ритмическом членении текста. Для этого исполь-
зуются все мыслимые формы, привнесенные временем. Автор делит 
стихотворный текст на строки в зависимости от поставленных задач. 
Поэты, ориентирующиеся на звуковое воспроизведение стихов, запи-
сывают их всякий раз иначе, в зависимости от замысла, иногда исполь-
зуя традиционные формы, в других случаях руководствуясь оптиче
ской схемой, подходящей к содержанию. Декламация при этом не обя-
зательно подчиняется графической схеме, а напротив, может произво-
дить эффект свободно льющейся речи. Другими словами, при чтении 
вслух звуковая картина всякий раз оказывается иной. 

У подавляющего большинства молодых поэтов функции структур-
ных формантов целиком обусловлены субъективными содержатель-
но-эстетическими критериями. Для одних (Р. Винклер, Я. Вагнер, 



«Современное» (modern) стихотворение: к типологии вида 189

Н.  Хуммельт) поэтическая форма подчинена содержанию. Другие 
(О. Пастиор, П. Рюмкорф) используют те или иные формы ради удо-
вольствия, эксперимента. Привычные стихотворные размеры для 
поэта  — лишь подспорье. Метрические неровности сглаживаются 
за счет скорости декламации, пауз (не обязательно совпадающих с 
границами строки), расстановки ударений. Поэтому декламируемые 
стихи оказываются намного понятнее тех, что записаны на бумаге. 

Несмотря на то, что с середины 1980-х гг. в Германии начина-
ется смена литературных поколений, сопровождающаяся всплес-
ком интереса к традиционным стихотворным формам (Д. Грюнбайн, 
Т.  Клинг, Т.  Крюгер, Ш.  Попп), в поэзии 1990-х гг. (Д.-М.  Греф, 
Г. Фалькнер, Б. Кулик, У. Штольтерфот) сохраняется превалирова-
ние свободного нерифмованного стиха. Можно утверждать, что для 
нынешних приверженцев «современного» канона рифма — один из 
многих и далеко не главных инструментов версификации. В основ-
ном речь идет о приблизительных либо неточных рифмах. Многие 
полагают уместным в соответствии с духом времени поиграть с риф-
мой ради эксперимента, полагая ее каноническое использование 
простым украшательством, занятия которым к тому же требуют мно-
го усилий. Рифма может служить одновременно и способом ирони-
ческого обыгрывания традиции в целях ее разрушения, и данью ува-
жения рифме как таковой. 

Как показывает практика, когда речь идет о критериях «современ-
ности», не всегда главным ее признаком служит внешняя форма про-
изведения. Стихотворение, облеченное в конвенциональную форму, 
может соответствовать требованиям, которые предъявляет к нему 
та или иная эпоха. В любом самом конвенциональном жанре всег-
да заметны приметы времени, в которое создавалось произведение. 
Главным образом, это находит отражение в лексике. Одним из опре-
деляющих критериев, позволяющих отнести стихотворение в разряд 
«современного», служит, по мнению большинства авторов (Я. Вагнер, 
Ф. Демут, Х. Леффель, С. Лафлер), именно наличие в них своеобраз-
ных «паролей действительности». Отражение в поэзии реалий жизни 
способствует проникновению в стихи новых, присущих эпохе поня-
тий, а вместе с ними и соответствующих лексических пластов, вклю-
чая компьютерную терминологию, студенческий жаргон, этнические 
вкрапления и пр.

Есть свои особенности и в содержательной палитре «современно-
го» стихотворения. Как известно, с точки зрения модернистской эс-
тетики, писателю, живущему в определенную эпоху, вменялось изоб-
ражать современный (zeitgenössisch) ему мир. Такое понимание «сов-
ременности» присуще и большинству участников сегодняшнего ли-
тературного процесса. Круг тем и проблем, к которым обращаются 
авторы, охватывает весь спектр глобальных (борьба за мир), общена-
циональных (воссоединение Германии) и интимных областей челове-
ческой жизни. 



Т. В. Кудрявцева190

Отмечается повышение интереса у поколения 1990-х, как и в эпо-
ху раннего модернизма, к поэтической обработке и популяризации 
естественнонаучных теорий (в частности, теория нервных рефлексов 
Г. Бюхнера — Д. Грюнбайн), общественного и технического знания 
(в качестве примера для подражания не в последнюю очередь слу-
жит творчество позднего Х.  М.  Энценсбергера)  — У.  Штольтерфот, 
Т. Клинг. Типичные для данной эпохи признаки общественного, на-
учного, философского знания находят отражение не только в содер-
жании, но и в «композиционном» своеобразии произведений — «кван-
товая лирика» (Quantenlyrik) Т. де Тойса.

Однако для многих ныне живущих поэтов «современно» не толь-
ко стихотворение, которое обращается к актуальным темам, либо на-
писано на одной из современных «терминологий» («Fachsprachen» — 
название известных циклов У. Штольтерфота, пожалуй, наиболее от-
кровенно пародирующего погрязший в них мир). И хотя в обществе, 
живущем в эпоху бешеных информационно-коммуникационных ско-
ростей, мало кого интересуют вневременные, вечные проблемы, по 
мнению многих поэтов, имеют право на существование стихи, кото-
рые скорее отворачиваются от сегодняшней действительности и даже 
сопротивляются веяниям времени. Речь идет о «вечных» темах (при-
рода, любовь, нравственные искания и пр.). Определяющим факто-
ром, позволяющим говорить о «современности» автора, в данном слу-
чае служит новизна создаваемого образа.

Помимо внешних признаков «современности», как ее понимают 
сами ныне живущие поэты, существуют элементы глубинной структу-
ры поэтического текста, позволяющие с достаточной степенью объек-
тивности отнести его в разряд «современной» традиции.

К сущностным признакам поэзии относится, как известно, понятие 
«поэтической правды» (lyrische Wahrheit), которое, базируясь на кате-
гории «лирического „Я“», призвано регулировать степень конгруэн-
тности между искусством и жизнью. Рассматривая в качестве основ-
ного звена знаково-семиотической системы «современной» литерату-
ры дихотомическую пару «рассказчик» (моделирующий действитель-
ность) — «персонаж» (воспринимающий субъект), М. Андреотти берет 
за основу современного текста величину соотношения в нем обезли-
ченного и субъективного начала. Применительно к поэзии критерием 
ее «современности» в этом случае служит степень присутствия поэти-
ческого «Я» в художественной ткани произведения. Определяющим 
признаком для повествовательной перспективы в «современном» тек-
сте становится очуждение, которое следует понимать не просто как 
дистанцирование от чего-то привычного, но как критическое отно-
шение к традиционной (антропоцентрической, стремящейся к гармо-
нии) картине мира. В результате сопоставления намеренно искажен-
ного и реального образов действительности возникает новый — очуж-
денный образ. Меняется и парадигма персонажа. Его характеристики 
определяются не личностными параметрами, а выводятся из некоей 



«Современное» (modern) стихотворение: к типологии вида 191

коллективной деятельности, то есть оказываются интегрированными 
в «жестовую» (М. Андреотти) схему поведенческих мотивов, вытесня-
ющую традиционный центр произведения, ассоциирующийся с лич-
ностью персонажа. «Жестовый» текст оборачивается, таким образом, 
тотальной, пронизывающей всю структуру текста пародией на пре-
жний принцип моделирования действительности, становясь инстру-
ментом критического освоения традиции, включая все сферы мысли-
тельной деятельности (Р. Гернхардт, В. Кирстен, К. Драверт, В. Барч, 
У. Дреснер). 

Применительно к поэзии переход от традиционной линейной 
структуры к парадигматике стихотворения «классического модер-
на» был в свое время ознаменован заменой личностной «поэзии пе-
реживания» (Erlebnislyrik) на безличную жестовую поэзию, абсолют-
ным выражением которой стала конкретная поэзия. Попытка возвра-
щения субъекта в текст, предпринятая через «очки модерна»1 в по-
эзии «новой субъективности», тем не менее, имела результатом его 
включенность в новую парадигматику смещенной перспективы за 
счет очуждающего жеста (отсюда пародирование, самоирония и пр.). 
Монтажный принцип построения образа, шифры, абсолютная мета-
форика, «внутреннее время», открытая структура, обеспечиваемая 
средствами разноуровневой фрагментарности (от фоники до семан-
тики) — все это свидетельствует о превалировании если не антино-
мических, то, во всяком случае, дихотомических внеличностных субъ-
ектно-предикатных отношений (Д. М. Греф, Д. Грюнбайн, Ф. Демут, 
Д. Петерсдорфф). Показательна в этом смысле эволюция «поэзии пе-
реживания», в частности любовной лирики, в творчестве поэтов стар-
шего и среднего поколения (Г. Кунерт, У. Хан, С. Кирш, У. Крехель 
и др.), когда на смену чувствам приходит холодная симуляция, в луч-
шем случае медитация. Тем не менее референтно-коммуникативный 
модус «современного» стихотворения продолжает претерпевать изме-
нения в сторону смещения силы тяжести к лирическому «Я». Оно сно-
ва обретает голос и значимость, правда, не спеша обнажать душу пе-
ред читателем. Это может быть обусловлено желанием ощутить свою 
реальность и утвердить личное, физическое присутствие в эпоху вир-
туальной реальности и исчезновения материи. Постепенно уходит и 
мода на смысловую стерилизацию текста, согласно которой язык ока-
зывается лишенным своей референтной (денотативной) функции, а 
стихотворение — коммуникативной. Отсюда проистекает отказ мно-
гих «современных» поэтов (Д. М. Греф) видеть в своих произведени-
ях некий информационно-содержательный блок (Botschaft). В стихах 
снова появляется сигнификативный центр, они снова стремятся к 
цели высказывания, а не просто сводятся к игре словами. 

Если широта диапазона, в который вовлечен признак модерности, 
не дает нормативного рецепта «современного» стихотворения, то де-

1 Andreotti M. Die Struktur der modernen Literatur… S. 272.



Т. В. Кудрявцева192

финитивные признаки его антипода, другими словами то, каким оно 
не должно быть, просматриваются без труда. В связи с этим возни-
кает вопрос о соотношении антиномии «современный — конвенци-
ональный» с оценочной оппозицией «низкопробный — высокохудо-
жественный». Наблюдаемая у многих современных авторов некото-
рая бесцеремонность и небрежность в обращении с формой во мно-
гом объясняется тем фактом, что все пишется на потребу дня, где 
все преходяще, и поэтому не пристало заботиться о правилах и нор-
мах. Подобные тенденции получили в литературном дискурсе назва-
ние «модернистских» (modernistisch, sic! — не modern) или новомод-
ных (neumodisch), наиболее отчетливо проявляющих себя в поэзии 
«мейнстрим»1.

По мнению большинства авторов, вне зависимости от возраста и 
жанровых пристрастий, задача настоящего поэта — найти в творчест-
ве правильное соотношение новации и традиции. 

Разумеется, обращаться к традиционным жанрам в XXI в. не озна-
чает для современных авторов писать языком прошлых эпох. Налицо 
осознание необходимости находить собственный «современный» тон, 
соответствующий нынешнему времени и «не потерявший связь со 
старыми сосудами»2. Парадоксальным образом (свидетельством тому 
последние стихи Р. Гернхардта, творчество Я. Вагнера, Н. Хуммельта 
и др.) это есть проявление некой новой тенденции, которая (пока на 
уровне обыгрывания традиции) все явственнее дает о себе знать как 
тяготение к канону. Этот феномен, по-видимому, можно объяснить 
словами П. Рюмкорфа, проливающими свет на интерес последнего к 
фольклору в эпоху «исчезающего времени и все рассеивающей цен-
тробежной силы»3, как попытку противостоять бренности сущего. 
Другими словами, речь идет о поисках опоры в устоявшемся, опробо-
ванном и выдержавшем испытание временем. Берлинский сонетист, 
а когда-то неодадаист К. М. Рариш признается, что экспрессионисты 
служат для него неоспоримыми литературными образцами, и называ-
ет отказ от традиции не чем иным, как «самообманом либо обманом 
читателей»4. По его мнению, чтобы перешагнуть рамки традиции, не-
обходимо прежде овладеть всеми тонкостями канона «не хуже самих 
классиков»5. 

1 В современном литературном обиходе термин имеет негативный отте-
нок и служит синонимом литературы усредненного стандарта, следующей 
веяниям моды как продукт серийного, конвейерного производства. 

2 Maier G. Der Sound der Ode: ein Gespräch mit Urs Allemann // ff. Südtiroler 
Wochenmagazin. 9.09.2004. S. 52.

3 Rühmkorf  P. Magie in den Massenmedien // «agar agar-zaurzaurim»: zur 
Naturgeschichte des Reims und der menschlichen Anklangsnerven. Reinbek bei 
Hamburg, 1981. S. 24. 

4 Rarisch K. M. Über eigene Sonette: Betrachtungen eines Unzeitgemäßen // 
Die Geigerzähler hören auf zu ticken. Hamburg, 1990. S. 117.

5 Ibid. S. 114.



«Современное» (modern) стихотворение: к типологии вида 193

Поэт постмодернистского поколения Ф.  Демут выработал соб
ственный стиль, лишь проделав своеобразный экскурс в историю ли-
тературы. Традиция органически присутствует в его стихах, то «про-
являя себя в футуристическом порыве, некоем parole in liberta, то в 
голосе Лилиенкрона, то в стиле Паунда»1. 

Учет всей гаммы оттенков, вкладываемых авторами и их критика-
ми, а также теоретиками литературы в содержание понятия «совре-
менный», позволяет сделать следующий вывод: произведение, неза-
висимо от жанра и времени его создания, имеет право оцениваться 
как достойное своей эпохи, если оно «не перепевает чужие мотивы» 
(А. Хольц), а содержит в себе нечто сугубо индивидуальное, что безо-
шибочно позволяет узнать в нем автора.

Если рассматривать определение «современный» как способ вы-
членить и обозначить особую понятийную категорию, то можно кон-
статировать, что с точки зрения нынешнего литературного дискурса 
«ядро» концепта «современное стихотворение» может быть представ-
лено как элемент эстетически и аксиологически маркированной ди-
хотомической пары («современный» — «конвенциональный»/«тради-
ционный»), сформировавшейся в определенное время и в процессе 
своего существования претерпевающей определенные семантические 
колебания, что выявляется на уровне актуального слоя.  

Zusammenfassung

Modernes Gedicht — Zur Typologie der Gattung
Im Beitrag werden die Hauptmerkmale des Konzepts «modernes 

Gedicht» im gegenwärtigen deutschsprachigen Literaturdiskurs untersucht. 
Dabei werden dessen Verbindung mit dem Begriff der «Moderne» ebenso 
verfolgt wie die in diesem Kontext entstehenden Schreibstrategien.

1 Demuth V. Textrisiko // Schreiben Leben / R. Draghinescu. Ludwigsburg, 2005. 
S. 75.



Н. А. Бакши 
(Российский государственный гуманитарный университет)

«Рождество» Ф. Дюрренматта как 
пример параболы XX века 

Парабола  — один из самых важных для XX века литературных 
жанров, берущий свое начало из евангельской притчи, но давно уже 
и, казалось бы, бесследно утративший всякую связь с ней. В «Словаре 
литературоведческих терминов» мы встречаем одно из определений 
параболы: «Небольшой рассказ иносказательного характера, имею-
щий поучительный смысл и особую форму повествования, которое 
движется как бы по кривой (параболе): начатый с отвлеченных пред-
метов, рассказ постепенно приближается к главной теме, а затем вновь 
возвращается к началу»1. Претерпев в XVIII веке решающую транс-
формацию, парабола, или притча2, в результате секуляризации утра-
чивает свою основную функцию божественного объяснения мира и, 
трансформируясь, приобретает дидактический характер, после чего 
вплоть до XX века развивается по собственным жанровым законам, 
постепенно теряя и дидактическую функцию, оставляя лишь память 
о ней, загадку без разгадки. Тем самым парабола в XX веке все боль-
ше превращается в контрафактуру самой себя, ее крайнее выражение 
мы находим как в нарративе абсурда, так и в текстах постмодернизма. 
Однако замкнутое в рамки литературоведческого анализа описание 
жанра, достаточно расплывчатое и часто соединяемое с аллегорией, 
все же не дает удовлетворительного объяснения его сущности. Для 
этой цели, рассмотрев сперва рассказ Ф. Дюрренматта «Рождество» 

1 Словарь литературоведческих терминов / Под. ред. С. П. Белокуровой. 
M., 2005. Электронная версия словаря в рамках проекта http://www.gramma.
ru/ — Режим доступа: http://www.gramma.ru/LIT/?id=3.0&page=1&wrd=%CF
%C0%D0%C0%C1%CE%CB%C0&bukv=%CF&PHPSESSID=, свободный.

2 Понятия притчи и параболы автор понимает синонимично, основываясь 
на словарных определениях из: Литературная энциклопедия терминов и по-
нятий. М., 2003. С. 267; Reallexikon der deutschen Literaturwissenshaft. Berlin; 
N. Y., 2003, B. III. S. 11—15; Dictionary of World Literary Terms. London, 1970. 
P. 230; Show H. Dictionary of Literary Terms. N. Y.; S. Lous; San Francisko, 1972. 
P. 257; Scott A. F. Current. Literary Terms. London, 1980. P. 209.



«Рождество» Ф. Дюрренматта как пример параболы XX века 195

как пример контрафактуры (1), нам придется обратиться к анализу 
жанра с позиций теологии (2).

1

Прежде чем обратиться к рассказу Дюрренматта, необходимо по-
яснить, чтó мы понимаем под «контрафактурой», а именно — опре-
деленный тип текста, при котором «изначальный текст является до-
минантным конструктивным фактором последующего текста»1 и ак-
тивно используется для выражения иного содержания. При этом, ко-
нечно, мы учитываем общепринятое определение контрафактуры как 
преобразования какого-либо церковного текста на светский лад при 
сохранении формальной структуры.

Являющийся предметом настоящего исследования рассказ Дюр
ренматта «Рождество» уже своим названием отсылает читателя к жан-
ру рождественской истории или «святочного рассказа», согласно рус-
ской традиции. Центральным событием подобного типа рассказа (по 
схожести сюжета к «рождественскому циклу» можно отнести и мно-
жество исполняемых на Рождество песен, четверостиший и т. п.) яв-
ляется некое чудо, случившееся под Рождество и повлекшее за собой 
преображение героя. Во многих сюжетах особенно значительным 
оказывается дидактический элемент утверждения христианской доб-
родетели. События трактуются в возвышенном тоне, поскольку рож-
дественские праздники становились  днями милосердия, примире-
ния и всеобщей любви. 

Приуроченные к празднику рассказы имеют устоявшуюся ком-
позиционную структуру, одним из основных элементов которой яв-
ляется счастливый финал: любящие встречаются после долгой раз-
луки или чудесно спасаются от неминуемой гибели, выздоравливает 
смертельно больной человек (чаще всего ребенок), примиряются вра-
ги, чудесно преображаются безнравственные люди, забываются оби-
ды. Большинство рассказов начинается с описания несчастий героев. 
Но сияние великого чуда праздника входит в частную жизнь людей. 
Причем оно может быть как сверхъестественного порядка, так и бы-
тового, которое воспринимается как удачное стечение обстоятельств, 
как счастливая случайность. В успешном стечении обстоятельств ав-
тору и героям видится небесное заступничество. Логика сюжета рас-
сказа подчинена преодолению неполноты, дисгармонии жизни. Хотя 
эти рассказы — жанр значительно более простой, чем евангельская 
притча, и носят скорее развлекательный характер, в них всегда при-
сутствует некая моральная установка. 

Структура рождественского рассказа, как правило, выглядит сле-
дующим образом: ожидание чуда — чудо — преображение (катарсис). 
После кульминации — пришествия Бога на землю — происходят со-

1 Verweyen T., Wittig G. Die Kontrafaktur. Konstanz, 1987. S. 54.



Н. А. Бакши196

бытия, подтверждающие свершение чуда преображения и причаст-
ность Бога к человеческой жизни.

Дюрренматт планомерно опровергает эту структуру. При этом он 
использует весь набор рождественских «атрибутов», встречающихся в 
произведениях подобного рода. 

Разбирать текст ввиду его небольшого объема кажется вполне це-
лесообразным по предложениям или группам предложений. 

«Es war Weihnacht». «1.	 Было Рождество»1. — Этим предложением 
сразу обозначается жанровая специфика рассказа. 
«Ich ging über die weite Ebene. Der Schnee war wie Glas. Es war kalt. 2.	
Die Luft war tot. Keine Bewegung, kein Ton. Der Horizont war rund». 
«Я шел по широкому полю. Снег был, как стекло. Было холодно. 
Воздух был мертв. Ни малейшего шороха. Горизонт был круглый».  

Подобный топос вполне соотносим с традиционным для такого 
типа рассказа описанием изначального состояния дисгармонии. Кроме 
того, поле является также специфическим локусом. Заснеженное 
поле — частое место действия рождественского рассказа, как прави-
ло, в противовес описанию празднования Рождества у теплого домаш-
него очага в кругу семьи. С другой стороны, образ человека, находя-
щегося ночью в поле, создает ощущение предельного одиночества, 
неприкаянности героя. Холод и снег лишь усиливают это ощущение. 
Однако уже здесь возникает первое необычное явление, а именно 
сравнение снега со стеклом, то есть вместо мягкого и пушистого, ка-
ким он должен быть в Рождество, снег становится жестким и гладким, 
фактически превращается в лед. «Круглый горизонт» — явление, воз-
можное только в одной ситуации: если между смотрящим и горизон-
том по всей поверхности ничто не мешает глазу, то есть в абсолютной 
мировой пустыне. Ночная тишина без движения и звука соотносима 
также с самой известной рождественской песней «Stille Nacht, heilige 
Nacht», однако абсолютная гармония заменяется на абсолютную дис-
гармонию.

«Der Himmel schwarz. Die Sterne gestorben. Der Mond gestern zu 3.	
Grabe getragen. Die Sonne nicht aufgegangen». «Небо — черное. 
Звезды умерли. Луна ушла в могилу вчера. Солнце не взошло». 

С этого момента на смену реалистическому повествованию при-
ходит метафорическое описание с апокалиптической символикой. 
Дюрренматт нанизывает «рождественские» образы  — небо, звезды, 
луна. Вспоминается традиционная немецкая песенка, исполняющая-
ся пред Рождеством или в день св. Мартина:

Laterne, Laterne,
Sonne, Mond und Sterne!
Brenne auf mein Licht,

1 Перевод дается по: Дюрренматт Ф. Собр. соч.: В 5 т. М., 1997. Т. 1. 
С. 27. 



«Рождество» Ф. Дюрренматта как пример параболы XX века 197

brenne auf mein Licht,
aber nur meine liebe Laterne nicht.

Sonne, Mond und Sterne,
ich geh' mit meiner Laterne;
meine Laterne ist hübsch und fein,
drum geh‘ ich mit ihr allein.

Но Дюрренматт берет эти образы в  отрицательном значении. Все 
пронизано смертью и умиранием. В этом описании прослеживается 
априорное отсутствие всякой надежды, тем более надежды на что-то 
чудесное. Такая установка — полная противоположность  характер-
ному для рождественского рассказа ожиданию чуда. 

«Ich schrie. Ich hörte mich nicht. Ich schrie wieder». «4.	 Я закричал. Я 
не слышал себя. Я закричал снова».

В произведениях этого жанра часто именно обращение к Богу ме-
няет ход событий. Человек молится, просит милости, и тогда совер-
шается чудо. У Дюрренматта этот мотив снова возникает со знаком 
минус. Привлекает внимание нарочитое повторение субъекта в на-
чале всех трех предложений, его совершенная замкнутость на самом 
себе. Он и не собирается обращаться к Богу, искать что-то вне самого 
себя. Не только Бог не слышит человека, но и он сам себя не слышит, 
что опять-таки говорит о совершенной метафизической беспомощ-
ности, о метафизическом кризисе субъективизма. 

Здесь же вспоминается фраза Дюрренматта из рассказа «Туннель», 
заканчивающегося словами: «Ничего. Господь покинул нас, мы пада-
ем и, значит, несемся ему навстречу»1. Когда же происходит встреча с 
Богом — как традиционно считалось, в момент надежды или же в мо-
мент абсолютного отчаяния и гибели, которые одновременно и ока-
зываются встречей с Богом?

«Ich sah einen Körper auf dem Schnee liegen». «5.	 Я увидел лежащее 
на снегу тело».

«Körper» в отличие от «Leib» обозначает просто тело, туловище, и 
имеет более обыденное, приземленное значение. По отношению к 
Богу традиционно употребление «der Leib», отсылающее к словосоче-
танию Leib Christi, латинский вариант — Corpus Christi, то есть ново-
заветное Тело Христово. Дюрренматт же использует слово «Körper», 
что еще раз маркирует всю безжизненность, мертвенность образа 
младенца-Христа.

В момент кризиса происходит встреча с Богом, как и предполагает 
жанр рождественского рассказа, но эта встреча не ведет к спасению, 
как поется в другой известной рождественской песне: «Сhrist ist gebo-
ren, um uns zu erlösen».

1 Дюрренматт Ф. Собр. соч. Т. 1. С. 114.



Н. А. Бакши198

«Es war das Christkind. Die Glieder weiß und starr. Der Heiligen6.	
schein eine gelbe gefrorene Scheibe». «Это был младенец Христос. 
Руки-ноги белые и неподвижные. Венец  — желтый застывший 
диск». 

Складывается ощущение, что автор описывает безжизненную кук-
лу, какие бывают выставлены в домах и магазинах на маленьких под-
мостках, изображающих сцену рождения Христа. 

«Ich nahm das Kind in die Hände. Ich bewegte seine Arme auf und 7.	
ab. Ich öffnete seine Lider. Es hatte keine Augen». «Я поднял ребен-
ка. Я принялся шевелить его руки. Я раскрыл его веки. У него не было 
глаз».

Глаза — один из важнейших мотивов как при словесном, так и при 
визуальном изображении Бога (вспомним всевидящее око Бога, при 
котором используется прием pars pro toto, где глаза замещают само-
го Бога). Дюрренматт же лишает младенца Христа глаз, что означает 
не просто еще один вариант тезиса «Господь покинул нас», но более 
того:  Господь вообще не может видеть нас, он сам совершенно бес-
помощен.  

«Ich hatte Hunger, ich ass den Heiligenschein. Er schmeckte wie al-8.	
tes Brot, ich biß ihm den Kopf ab. Alter Marzipan». «Я был голоден. 
Я стал есть его венец. У него был вкус засохшего хлеба. Я откусил ему 
голову. Засохший марципан». 

Здесь совершенно очевидна отсылка к таинству Евхаристии, глав-
ному таинству для христианина. И венец, и голова имеют округлую 
форму. По католическому и протестантскому обряду для причащения 
употребляется облатка  — небольшая круглая лепешка из пресного 
пшеничного теста. К этому выводу приводит и «вкус засохшего хле-
ба». Засохший марципан опять-таки является рождественским обра-
зом. Именно марципаны — частое праздничное угощение, предлагае-
мое детям, которые ходят по домам с колядками. Известный из сказок 
Андерсена, Гофмана и братьев Гримм марципан символизирует дет
ское счастье. Но и хлеб, и марципан — старые, засохшие, негодные. 
Дюрренматт снова использует общепринятые символы в отрицатель-
ном значении.

«Ich ging weiter». «9.	 Я пошел дальше». 
И, наконец, он окончательно переворачивает рассказ. Чуда не со-

вершается. Не произошло вообще ничего, хотя герой и встретился 
с Богом. Рождественская встреча с божественным (Христом, Девой 
Марией, ангелами, святыми) — один из самых главных мотивов этого 
жанра. В рамках традиции его можно трактовать как мотив Явления, 
встречи с Богом, который «настигает» человека тогда, когда человек 
Его совсем не ищет, не ждет. И встреча эта всегда означает преобра-
жение. У Дюрренматта же эта встреча не несет за собой абсолютно 
ничего.

Соотнося всю историю с библейским рассказом, мы также обна-
руживаем множество параллелей, создающих контрафактуру. Если 



«Рождество» Ф. Дюрренматта как пример параболы XX века 199

в Библии волхвы совершают к младенцу паломничество, сопровож-
даемые Вифлеемской звездой и сонмом ангелов, взывающих: «Слава 
в вышних Богу, и на земле мир, людям его благоволение!»1, то у 
Дюрренматта встреча с младенцем происходит совершенно случай-
но, в кромешной тьме и полном одиночестве, где человек не слышит 
даже собственного голоса. И у Дюрренматта присутствуют все три из-
мерения (небо, земля, люди), но на небе, как уже было сказано, все 
умерло, земля — совершенная пустыня, а в людях — полное одино-
чество.	

Таким образом, если рассматривать данный рассказ в рамках тра-
диции параболы, то, пользуясь терминологией Хибеля2, можно на-
звать его примером  «отрицательной параболы». Дюрренматт наме-
ренно искореняет дидактическую функцию даже из фабулы произве-
дения, а толкования нет и не может быть. 

Один из основных признаков параболы XX века — это «значимое 
отсутствие смысла». Нарратив выстраивается по семантическим за-
конам, не подлежащим истолкованию в пределах обычной логики. 
Парабола не ориентирована на достоверность. Один из ее призна-
ков  — значимое отсутствие конструктивных элементов, загадка без 
разгадки. 

И все же структурообразующие элементы жанра параболы сами 
по себе не дают удовлетворительного ответа на вопрос, почему этот 
жанр стал настолько важным для XX века и в чем его неуловимая 
суть, заставляющая безошибочно отделить его от аллегории и прочих 
смежных жанров.

Для этого необходимо обратиться к теологическому обоснованию 
жанра, то есть к его истокам.  

2

Йозеф Ратцингер в своей книге «Иисус из Назарета»3 обращается 
к сущности притчи, задаваясь вопросом апостолов, зачем Иисус го-
ворит притчами. Ведь, с одной стороны, парабола призвана донести, 
объяснить суть той или иной заповеди, той или иной основы христи-
анской жизни, с другой стороны — это речь неоднозначная, скрытая, 
зашифрованная. Зачем объяснять, еще больше запутывая?  И ответ 
он ищет в том, чтó отвечает Иисус на этот вопрос: «Потому говорю им 
притчами, что они видя не видят, и слыша не слышат, и не разумеют; 
и сбывается над ними пророчество Исаии, которое говорит: „слухом 
услышите — и не уразумеете, и глазами смотреть будете — и не уви-
дите,  ибо огрубело сердце людей сих и ушами с трудом слышат, и гла-
за свои сомкнули, да не увидят глазами и не услышат ушами, и не ура-

1 Лк. 2: 14.
2 Die Parabel / Hrsg. von T. Elm, H. H. Hiebel. Frankfurt a. M., 1986. S. 7.
3 Ratzinger J. Jesus von Nazareth. Freiburg, 2007. S. 222 ff.



Н. А. Бакши200

зумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы Я исцелил их“» (Мт. 13:13—
15). Этот ответ нельзя понять, не обратившись к судьбе Исайи, на ко-
торого ссылается Иисус. Его слова были заранее обречены, так же как 
и он сам, как и любой пророк при жизни. Его не слышат. Но эта обре-
ченность и мнимая «неудача» необходимы для того, чтобы слово стало 
действенным. Именно таков, по мнению Ратцингера,  путь параболы: 
через поражение к плодотворности. На кресте и через крест все при-
тчи обретают свой истинный смысл. Кроме того, в параболе заложе-
но двойное движение, по мнению Ратцингера: с одной стороны, она 
привносит нечто новое, далекое в кругозор слушающих, с другой — и 
это самое важное  — необходимо встречное движение слушающего, 
его доверие внутренней динамике текста и совместное размышление, 
домысливание до конца. А поскольку домысливание в случае еван-
гельской притчи затрагивает все существо человека, требует от него 
не только понимания, но еще и действия, возникает нежелание, тор-
мозящее встречное движение, а отсюда непонимание или нежелание 
понимать притчу. Но именно в этой внутренней динамике и двойном 
движении, заложенных в самой основе жанра, богословие встречается 
с современным литературоведением и принципами построения сов-
ременных текстов на основе диалогичности и активной читательской 
рецепции, придавая, казалось бы, абсурдным текстам необходимую 
глубину. 

Zusammenfassung

«Weihnacht» von Dürrenmatt als Beispiel der  
Parabel im 20. Jahrhundert

Die Gattung der Parabel, die mit Gleichnis und Allegorie oft verwechselt 
wird, ist allein aus literaturwissenschaftlicher Perspektive nicht befriedi-
gend definierbar. Am Beispiel von Dürrenmatts Text «Weihnacht», der als 
Kontrafaktur gelesen wird, soll der Versuch eines theologischen Zugangs 
zur Gattung unternommen werden.



Т. А. Федяева 
(Российский государственный педагогический  

университет им. А. И. Герцена)

О КОДЕ КРАТКОСТИ В ТВОРЧЕСТВЕ  
ЧЕХОВА И ВИТГЕНШТЕЙНА

Творчество Чехова было довольно хорошо известно в Австрии еще 
при его жизни1. Неизвестно, был ли знаком знаменитый австрийский 
философ Л. Витгенштейн (1889—1951) с произведениями русского пи-
сателя. Совсем невероятным будет предположение, что Чехов мог ка-
ким-то образом повлиять на Витгенштейна. Однако даже самые пер-
вые ассоциации, которые приходят в голову об этих великих предста-
вителях двух культур, свидетельствуют о неслучайной общности их 
взглядов на природу творчества.

Как в России, так и в Австрии прозу Чехова ценили за умение писа-
теля вместить в короткую повествовательную форму большое содержа-
ние. Именно это качество рассказов Чехова акцентировал Альтенберг, 
Толстой хвалил их за то, что в них «с таким искусством и в таких малых 
размерах сказано так много»2. Чехов действительно сделал краткость 
мерой художественности. Его фраза из письма к брату: «Краткость — 
сестра таланта», — стала афоризмом, о романах Достоевского Чехов 
отзывался так: «Хорошо, но очень уж длинно и нескромно. Много 
претензий»3. Основное требование, которое он предъявлял к языку, — 
простота и ясность.

Краткость является и девизом «Логико-философского трактата» 
Л. Витгенштейна (закончен в 1918, издан в 1921 году). В «Трактате» 
Витгенштейн не излагает философские тезисы привычным нам тер-
минологическим научно аргументированным языком. Его текст со-
стоит из афоризмов, многие из которых вошли в наш обиход и часто 
цитируются, например — «О чем невозможно говорить, о том следует 
молчать», «Высшее не выразить предложениями» и т. д. 

1 См.: Нечепорук Е. И. Чехов и австрийская литература // Чехов и мировая 
литература. М., 1997.

2 Лазурский В. Ф. Дневники // Толстой в воспоминаниях современников: 
В 2 т. Т. 2. М., 1962. С. 23.

3 Чехов А. П. Собр. соч.: В 12 т. М., 1954—1957. Т. 11. С. 339.



Т. А. Федяева202

Эпиграф к «Трактату» гласит: «И все, что знаешь глубоко, не понас-
лышке, можно сказать тремя словами». В предисловии Витгенштейн 
дополняет эту мысль: «То, что вообще может быть сказано, может быть 
сказано ясно, о том же, что сказать невозможно, следует молчать»1. 
Витгенштейн писал, что текст «Трактата» состоит из двух частей — 
написанной и ненаписанной. То же самое мог бы сказать о своих рас-
сказах Чехов. Именно по причине существования зоны умолчания их 
творчество до сих пор остается предметом самых различных интер-
претаций и толкований. 

Феномен краткости, который стал главным приемом художествен-
ного и философского творчества Чехова и Витгенштейна, заставляет 
задуматься о соотношении написанного и ненаписанного в их про-
изведениях, выраженного в слове и оставшегося в сфере умолчания, 
заставляет предположить, что обоими мыслителями двигали общие 
идеи. О чем же молчали Чехов и Витгенштейн, в чем причина крат-
кости их произведений? Ответ, как представляется, нужно искать в 
нескольких направлениях и в первую очередь в их взглядах на при-
роду слова.

В мировоззрении Чехова и Витгенштейна, безусловно, проявил-
ся общий для рубежа веков процесс переориентации языкового со-
знания, заключающийся в отказе от использования прямого, авто-
ритарного, публичного и вещающего от лица истины слова и в обра-
щении к слову символическому. И австрийские, и русские писатели 
эпохи модерна и символизма отводили языку центральную роль в 
преображении жизни и предлагали связать обновление жизни с об-
новлением языка, используя в первую очередь символическую при-
роду слова.

Символ  — одно из наиболее часто употребляющихся понятий 
«Логико-философского трактата». Витгенштейн создал в трактате сре-
ди прочих концепций так называемую теорию показа. В сущности, 
это теория символического художественного образа, в котором со-
существуют две области  — невыразимого в слове и выраженного в 
слове. Вторую, ненаписанную часть «Трактата» как раз и составляют 
высшие, невыразимые в слове смыслы. Это подтверждают следую-
щие тезисы «Трактата»: «6.42 Высшее не выразить предложениями. 
Поэтому и невозможны предложения этики. 6.421 Понятно, что эти-
ка не поддается высказыванию. Этика трансцендентальна». Язык, по 
его мнению, может описывать только факты, а факты, согласно тезису 
6.432 «Трактата», «всецело причастны лишь постановке задачи, но не 
процессу ее решения». Таким образом, события, описанные в худо-
жественном произведении, должны указывать нам на высшие смыс-

1 Витгенштейн  Л. Логико-философский трактат // Витгенштейн  Л. Фи
лософские работы. Ч.  1. М., 1994. С.  3. В дальнейшем тезисы «Логико-
философского трактата» будут цитироваться по данному изданию с обозначе-
нием их номера и без указания страниц. 



О коде краткости в творчестве Чехова и Витгенштейна 203

лы, не рассказывая о них. В этом отношении идеальным произведе-
нием для Витгенштейна были «Народные рассказы» Толстого. 

Подобную соотнесенность символического и фактического отметил 
в чеховском творчестве еще при жизни писателя А. Белый, который 
посвятил Чехову несколько статей и считал его предтечей русского 
символизма. Белый писал о знаковом характере чеховского творче
ства, когда момент жизни «при углублении в него становится дверью 
в бесконечность»1. Однако, считает Белый, в отличие от Метерлинка, 
который «окунулся в Вечность и захотел объяснять», Чехов не поки-
дал обыденного, его символы «вросли в жизнь, без остатка раство-
рились в реальном»2. Белый утверждал, что с Чеховым, «не покидая 
мира, мы идем к тому, что за миром»3. 

Действительно, Чехов, как и Витгенштейн, никогда не рассуждает 
о высшем в области прямого слова, никогда не отрывается от реаль-
ностей жизни. Он не произносит так называемых «последних» слов, в 
отличие от, скажем, Толстого и Достоевского, о которых Л. Шестов в 
«Апофеозе беспочвенности» (1905) писал: «Все взапуски пустились за 
последним словом. Им кажется, что последнее слово будет наверное 
добыто — вопрос лишь в том, кто первый до него добежит»4. Если для 
Толстого и Достоевского такие вопросы, как бессмертие, Бог  — не 
граница, они, как справедливо отмечает автор одной из лучших книг 
о Чехове А. П. Чудаков, «отсюда только начинают», то «Чехов здесь 
кончает»5. Для Чехова при решении этих вопросов предполагается 
«некая запредельная область, его словом непостижимая»6. 

Сам Чехов неоднократно в переписке объясняет эту особенность 
своего творчества. Например, в 1888 году в письме к Суворину Чехов 
пишет, что «не беллетристы должны решать такие вопросы, как Бог, 
пессимизм и т. д. Дело беллетриста изобразить только, кто, как и при 
каких обстоятельствах говорили и думали о Боге или пессимизме»7. 
Действительно, он описывает в своих произведениях факты, склады-
вающиеся из поступков и речи героев. Изображая действия героев, 
Чехов лишь обозначает какую-либо проблему. В одном из писем к 
Суворину он утверждает: «Вы смешиваете два понятия: решение воп-
роса и правильная постановка вопроса. Только второе обязательно 
для художника»8. Мы видим здесь почти дословное совпадение фор-
мулировок Витгенштейна и Чехова. Оба указывают на то, что зада-

1 Белый А. Вишневый сад // Белый А. Критика. Эстетика. Теория символиз-
ма: В 2 т. Т. 2. М., 1994. С. 362.

2 Белый А. Чехов // Там же. Т. 1. С. 323.
3 Белый А. Вишневый сад. С. 363.
4 Шестов Л. Апофеоз беспочвенности. СПб., 1905. С. 262.
5 Чудаков А. П. Поэтика Чехова. М., 1971. С. 273.
6 Там же. С. 273.
7 Чехов А. П. Собр. соч. Т. 11. С. 232.
8 Там же. С. 287.



Т. А. Федяева204

ча художника  — правильно поставить вопрос, кратко описывая со-
бытийную сторону происходящего в произведении, лишь намекая на 
сферу смыслов, не выраженных в слове.

Об особенностях чеховской символики и витгенштейновской тео-
рии символа существует солидная литература. Приведу лишь несколь-
ко высказываний на этот счет относительно Чехова. Ю. М. Лотман в 
статье «Текст и функция» писал, что чеховские произведения отно-
сятся к группе текстов, которые характеризуются высоким «уровнем 
субтекстового сообщения при невыраженной текстовой семантике»1. 
Н. Я. Берковский верно подмечал, что «у Чехова метафора превра-
щается в реальный факт… Метафоры у Чехова заменяются реальны-
ми случайностями реальной жизни»2. В.  И.  Тюпа, анализируя пути 
возрождения в чеховском творчестве «жанровой стратегии притче-
вого мышления», пишет о «существенном для Чехова сотрудничес-
тве анекдота и притчи: первый индивидуализирует своих персона-
жей, сводя каждого к жизненному казусу, тогда как вторая возводит 
способы существования своих героев к универсалиям человеческого 
бытия»3. Немецкий исследователь В. Шмид с полным правом полага-
ет, что у Чехова «вневременные отношения определяют временные. 
События могут быть осмыслены лишь путем анализа вневременных 
отношений»4. 

Относительно сочинений Витгенштейна существует не меньшее, 
если не большее количество интерпретаций, указывающих на воз-
можные значения области невыразимого в его теории символов. Весь 
вопрос в том, какова природа «вневременных отношений» в творчест-
ве Чехова и Витгенштейна, метафорой чего являются в произведени-
ях Чехова реальные факты, а в творчестве Витгенштейна — символи-
ческое наполнение образа?

В поисках ответа на этот вопрос обращает на себя внимание то 
обстоятельство, что и Чехов и Витгенштейн ссылаются как на очень 
большой авторитет для них на Сократа и его теорию незнания. Чехов 
писал по этому поводу: «Пишущим людям, особливо художникам, 
пора уже сознаться, что на этом свете ничего не разберешь, как ког-
да-то сознавался Сократ и как сознавался Вольтер. Толпа думает, что 
она все знает и все понимает; и чем она глупее, тем, кажется, шире ее 
кругозор. Если же художник, которому толпа верит, решится заявить, 
что он ничего не понимает из того, что видит, то уж это одно составит 
большое знание в области мысли и большой шаг вперед»5. 

1 Лотман Ю. М. Текст и функция // Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб., 2000. 
С. 441.

2 Берковский Н. Я. Чехов, повествователь и драматург // Статьи о литерату-
ре. М.; Л., 1962. С. 413—414.

3 Тюпа В. И. Художественность чеховского рассказа. М., 1989. С. 20.
4 Шмид В. Проза как поэзия. СПб., 1998. С. 243.
5 Чехов А. П. Собр. соч. Т. 11. С. 232.



О коде краткости в творчестве Чехова и Витгенштейна 205

В одной их лучших повестей Чехова «Дуэль» два главных героя-
антагониста сошлись в том, что «никто не знает настоящей правды». 
«Ничего не разберешь на этом свете!» — таков вывод рассказчика из 
повести «Огни». «Что будет дальше — не знаю», «Поживем — увидим» 
так завершаются рассказы Чехова «Жена» и «Три года». Обилие от-
крытых финалов в чеховской прозе — один из вариантов применения 
сократовского метода. Безусловно, Чехов делает сократовские идеи ос-
новой своего отказа от позиции всезнающего автора, каковыми были 
для него Толстой и Достоевский. Но, как представляется, чеховское 
уклонение от «результирующего толкования»1 истины, от прямых ди-
дактических формулировок — это еще и способ непрямого указания на 
истины, которые известны со времен возникновения христианства. 

Чехов не формулирует ничего высшего, так как все, что относится 
к абсолютным истинам, уже сформулировано — в Библии. В 1890 г. 
он писал Суворину: «Вы браните меня за объективность, называя ее 
равнодушием к добру и злу, отсутствием идеалов и идей и проч. Вы 
хотите, чтобы я, изображая конокрадство, говорил бы: кража лоша-
дей есть зло. Но ведь это и без меня давно уже известно»2. Мне пред-
ставляется, что задача автора, как ее видел Чехов, доказать саму не-
обходимость обращения к библейским текстам, так как во времена 
Чехова она уже не была очевидной. Это обращение неизбежно, так 
как, констатирует Чехов в одном из писем от 1890 года, «...нет ни низ-
ших, ни высших, ни средних нравственностей, а есть только одна, а 
именно та, которая дала нам во время оно Иисуса Христа и которая 
теперь... мешает красть, оскорблять, лгать и проч»3. 

В творчество Витгенштейна сократовские идеи вошли через сочи-
нения датского религиозного философа Кьеркегора, который сделал 
принцип сократического незнания основой теории непрямого сооб-
щения. Бог, по мнению Кьеркегора, не может быть объектом чело-
веческого, теоретического познания, осуществляемого в области пря-
мого слова. Прямая коммуникация, считает Кьеркегор, это комму-
никация знания, ее инструмент — прямая объектная речь. Адресат 
в этой форме коммуникации превращается, согласно Кьеркегору, «в 
пустой сосуд, который надо наполнить знанием»4. Цель же непрямо-
го сообщения — передача этических и религиозных смыслов, кото-
рые не поддаются переводу на язык общезначимых истин. Их мож-
но описать только в категориях действия. Об этом свидетельствует 
текст Библии, имеющий притчевый характер. Я полагаю, что имен-
но эта выделенная Кьеркегором мысль была определяющей для 

1 Маркович В. М. Пушкин, Чехов и судьба «лелеющей душу гуманности» // 
Чеховиана. Чехов и Пушкин. М., 1998. С. 33.

2 Чехов А. П. Собр. соч. Т. 11. С. 428.
3 Там же. С. 423—424.
4 Цит. по: Фришман А. О С. Кьеркегоре и М. Бахтине с «постоянной ссыл-

кой на Сократа» // Мир Кьеркегора. Русские и датские интерпретации твор-
чества С. Кьеркегора. М., 1994. С. 122.



Т. А. Федяева206

Витгенштейна в обращении к библейским текстам при создании тео-
рии показа. Это предположение подтверждает еще один существен-
ный момент. Концепцию витгенштейновского символизма, его тео-
рию показа нельзя понять, не обратившись к хорошо известному фак-
ту влияния «Краткого изложения Евангелий» Л. Толстого на филосо-
фию Витгенштейна. Он достаточно хорошо изучен1. В контексте из-
лагаемой темы важно обратиться к неисследованному еще вопросу о 
влиянии евангельской поэтики и текстологических особенностей тол-
стовского изложения «Евангелий» на теорию показа, изложенную в 
«Логико-философском трактате». 

«Краткое изложение Евангелий» Толстого строится следующим 
образом: Толстой анализирует отдельно каждое простое предложе-
ние молитвы «Отче наш», причем подчас анализ нескольких слов, со-
ставляющих предложения молитвы, разворачивается на многие стра-
ницы, сопровождается примерами из Евангелий и его собственными 
трактовками евангельского текста. Толстой показывает, как мы, по 
его мнению, должны соотносить нашу земную жизнь с другой, вы-
сшей реальностью. Он представил слова молитвы как содержащие не-
кий код, подлежащий толкованию, раскодированию, а также увидел 
жизнь как некий текст, который мы должны привести в соответствие 
с подлинной, «истинной» жизнью и подлинным, библейским текстом. 
Смысл молитвы не складывался при этом из значений суммы слов ее 
предложений, а был метафорическим, знаковым описанием божест-
венных смыслов, стоящих за словами.

Как и Толстой, Витгенштейн пытается в «Трактате» выработать 
«основания истинности» предложений (тезисы 5.101 и 5.11), дать нам 
метод прояснения нашего языка. При этом Витгенштейн вновь под-
черкивает не номиналистические, а образные возможности языка: 
«4.01 Предложение — картина действительности; 4.022 Предложение 
показывает свой смысл. Предложение показывает, как обстоит дело, 
если оно истинно». 

Тайным знанием, которое должно стоять за словами «истинных» 
предложений, является, как представляется, мысль о Боге и о сло-
вах Евангелий, словах молитвы. Подтверждением этому могут слу-
жить записи Витгенштейна в «Дневниках», которые он вел во вре-
мя напряженного чтения толстовских «Евангелий»: «Молитва — это 
мысль о смысле жизни»2; «Верить в Бога — значит понимать смысл 
жизни»3. Невыразимое в слове сопрягалось, таким образом, не с абс-
трактным понятием, а с реальным текстовым наполнением, то есть 
с библейским словом. Следовательно, теория символического слова 

1 См.: Fedjaewa T. Wittgenstein und Russland // Grazer philosophische Studien. 
2000. Vol. 58—59. S. 365—418.

2 Wittgenstein L. Tagebücher. 1914—1916 // Wittgenstein L. Werkausgabe. Bd. 1. 
Frankfurt a. M., 1999. S. 167.

3 Ebenda. S. 168.



О коде краткости в творчестве Чехова и Витгенштейна 207

Витгенштейна подразумевает объективное, а не субъективное содер-
жание зоны умолчания в символе.

Важно также учитывать, что библейское слово в чеховской и витген-
штейновской эстетике рассматривается в духе идей рубежа веков как 
слово неканоническое и недогматическое, ему придается очень высо-
кая степень свободы. Да и сам «принцип умолчания — я присоеди-
няюсь здесь к мнению А.  П.  Чудакова  — это способ адогматическо-
го воплощения идей высочайшего ранга. Он предполагает отсутствие 
догматического суждения об этих идеях, дает лишь их знаки…»1. Что 
же является знаками высших религиозных смыслов, которые писатель 
должен, по мысли Чехова и Витгенштейна, запечатлевать в тексте?

Неслучайно Чехов и Витгенштейн параллельно с теорией ху-
дожественного образа, которая, как следует из вышеприведенных 
примеров, имеет у них много общего, акцентируют роль поступка.  
Поступок, я думаю, являлся для них мерилом христианских ценнос-
тей. Так, Кьеркегор писал: «Познать этическую истину можно лишь 
одним путем — экзистенциально повторяя, воссоздавая познаваемое 
в своей личной экзистенции»2. Чехов, объясняя Суворину причины 
своей поездки на Сахалин — поступка, которым он как бы уравно-
вешивал свои занятия литературой, словом, пишет: «Прославленные 
шестидесятые годы не сделали (курсив мой. — Т. Ф.) ничего для боль-
ных и заключенных, нарушив таким образом главную заповедь хрис-
тианской цивилизации»3. В 1898 году в письме к Плещееву он проти-
вопоставляет поступок абстрактному понятию: «Норма мне неизвест-
на, как неизвестна никому из наc. Все мы знаем, что такое бесчестный 
поступок, но что такое честь — мы не знаем»4. 

Для чеховских суждений очень характерно противопоставление 
отдельной личности, ее права на свободное суждение и власти над на-
шим сознанием абстрактных понятий. В 1901 году он пишет в письме 
Миролюбову: «…важны не забытые слова, не идеализм, а сознание 
собственной чистоты, т. е. совершенная свобода души Вашей от вся-
ких забытых и незабытых слов, идеализмов и проч., и проч. непонят-
ных слов». Знаменательно продолжение этой мысли: «Нужно веро-
вать в Бога, а если веры нет, то не занимать ее места шумихой, а ис-
кать, искать одиноко, один на один со своей совестью»5. 

Эта чеховская позиция корреспондирует с идеями Бахтина о пос-
тупке, который, как и Чехов, отдавал предпочтение субъекту ответ
ственного поступка перед любой исторически конкретной системой 
моральных ценностей. И Чехов, и Бахтин были сторонниками за-
мены этического императива инстанцией личной ответственности. 

1 Чудаков А. П. Указ. соч. С. 273.
2 Цит. по: Фришман А. Указ. соч. С. 122.
3 Чехов А. П. Собр. соч. Т. 11. С. 417.
4 Там же. С. 347.
5 Чехов А. П. Собр. соч. Т. 12. С. 467.



Т. А. Федяева208

Согласно бахтинским рассуждениям, если человек отказывался от 
«активного поступка», предполагающего его активное становление на 
пути приобщения к Абсолюту, то он неминуемо впадал или в «роко-
вой теоретизм», или в пассивное, случайное, «ни в чем не укорененное 
бытие»1. Чеховские рассказы полны иллюстраций как первого случая 
(«Палата № 6», «Черный монах»), так и второго (весь ряд «бескрылых» 
героев, проглядевших свою жизнь). Знаковость поступка обнаружи-
вается в его символической структуре, которая предполагает отноше-
ния подобия между выражением и содержанием. Автор выступает как 
посредник в обнаружении высших смыслов путем показа, а не объяс-
нения действительности. 

Уход от упрощенной трактовки поступка только как некоего со-
бытия обнаруживает и Витгенштейн. Он считает, что символический 
смысл заложен в самом поступке, который не нуждается в вынесении 
оценки, суда над ним. Вот его рассуждения на эту тему из «Трактата»: 
«6. 422 Ясно, однако, что этика не имеет ничего общего с наказани-
ем и вознаграждением в обычном смысле. Следовательно, вопрос о 
последствиях поступка не должен иметь значения.  — По крайней 
мере, эти последствия не должны быть событиями. Ибо должно же 
быть что-то правильное в такой постановке вопроса. Действительно, 
должно существовать некоего рода этическое вознаграждение и эти-
ческое наказание, но они должны заключаться в самом поступке». 
Литературной иллюстрацией этой мысли была для Витгенштейна 
судьба Раскольникова, которая демонстрировала законы сопряжения 
фактического и религиозного смыслов в области поступка не только 
в отношении главного героя романа Достоевского, но и для любого 
другого человека. 

Таким образом, Чехов и Витгенштейн независимо друг от друга 
предложили совершенно новый для их времени принцип письма, а 
именно — строить текст как промежуточный текст, текст-вопроc. Текст-
ответ в понимании австрийского мыслителя и русского классика воз-
никал не в широком пространстве интертекстуальной игры, как это 
происходит в современной художественной литературе, а во взаимо-
действии авторского, к примеру, чеховского текста, библейского сло-
ва и несловесного текста, родившегося в сознании читателя, вынуж-
денного достраивать исходную авторскую текстовую основу. Задача 
автора при этом, как ее понимали Чехов и Витгенштейн, — доказать 
саму необходимость обращения к библейским текстам. Вопрос будет 
задан правильно, если читатель в поисках ответа обратится к Библии, 
то есть к этическому и религиозному решению проблемы. Чехов за-
долго до Витгенштейна нашел художественные структуры, которые 
максимально ярко воплотили основные идеи «Логико-философского 
трактата» австрийского философа. 

1 Бахтин М. М. Философия поступка // Философия и социология науки и 
техники. Ежегодник. 1984—1985. М., 1965. С. 114.



О коде краткости в творчестве Чехова и Витгенштейна 209

Сравнивая Чехова и Витгенштейна — писателя и философа, жив-
ших в разное время в разных странах, но воспитанных на традициях 
русской литературы, мы попытались показать, что знаковая приро-
да их произведений рождена осознанием того, что между содержа-
нием и выражением существуют отношения подобия, которые, как 
писал Ю. М. Лотман, характеризуя символический тип культуры, «не 
произвольны и не конвенциональны: они предвечны и установлены 
Богом»1. Чехов и Витгенштейн воспринимали себя не творцами, а 
лишь посредниками, через которых «выявляется, делается видимым 
то выражение, которое заложено в самом содержании»2. 

Принципы эстетики, которые сформулировал Чехов на заре сим-
волизма, были почти дословно воспроизведены Витгенштейном в 
его философском сочинении уже на самом исходе эпохи модерна. 
Произведения, созданные в соответствии с этими установками и на-
правленные на описание фактического, «показывают» не только нас 
самих и действительность, но и указывают на зазеркалье  — боже
ственные, трансцендентальные смыслы, которые стали у Чехова и 
Витгенштейна принадлежностью сферы молчания. Тексты-вопросы 
строятся по принципу «преодоления предложений» (тезис 6.54), о ко-
тором писал Витгенштейн в «Трактате». Они подобны витгенштей-
новской лестнице, которую мы должны отбросить, чтобы, взобрав-
шись на последнюю ступеньку, «увидеть мир правильно» (тезис 6.54). 
Отсюда начинается территория самостоятельного, ответственного чи-
тательского осмысления и выбора, та спроецированная на библейское 
слово зона молчания, которая явилась основой чеховского и витгенш-
тейновского феномена краткости.

Zusammenfassung

Über das poetische Prinzip der Kürze in Werken von 
Čechov und Wittgenstein 

Untersucht werden Ähnlichkeiten der ästhetischen Prinzipien, die 
Čechov in seinem Briefwechsel und Wittgenstein in der «Logisch-
philosophischen Abhandlung» (1918) formuliert haben. Eines davon ist 
die Kürze der literarischen Texte. Mein Anliegen ist es, Čechovs und 
Wittgensteins Forderung nach Kürze ästhetisch zu begründen, indem 
beide Positionen mit der Theorie des symbolischen Wortes verbunden 
werden. Dabei wird vorausgesetzt, daß die für beide Denker so wichti-
ge Zone des Schweigens im symbolischen Wort mit dem Bibeltext in 
Zusammenhang gebracht wird. Eben daraus resultiert die Kürze der 
Texte, deren Handlung als Zeichen im christlichen Sinne zu verstehen 
und zu interpretieren ist.

1 Лотман Ю. М. Проблема знака и знаковой системы и типология русской 
культуры ХI—ХIХ веков // Семиосфера. С. 407.

2 Там же.



С. П. Ташкенов
(Российский государственный гуманитарный университет)

Лингвофилософские основы  
в тексте Томаса Бернхарда: 

травма языка и коммуникации

Т. Бернхард (1931—1989) плодотворно впитал богатый опыт язы-
кового скепсиса и кризиса австрийской культуры. Лингвофилософская 
основа его поэтологической системы изменила и природу работы 
текста.

Монолог присущ Бернхарду как принцип нарратива. Зрелый текст 
писателя характеризуют языковая герметичность, монотонность, сти-
листическая, визуальная гомогенность — текст идет «сплошным по-
лотном»: нет деления на главы и абзацы, чужая речь не выделена гра-
фически. Это роднит его с бывшим в ходу до введения пробелов в 
XIV в. «сплошным письмом» (scriptio continua): чтобы понять текст, 
надо было прочесть его вслух буквослагательным методом — «при та-
ком чтении смысл неожиданно для читающего появляется из глос-
солалического текста, представая как откровение»1. Аналогично про-
ступает смысл в текстах Бернхарда: говорящий герой подталкивает 
воспринимающего персонажа к активному вслушиванию, а текст — 
читателя к интенсивному вчитыванию.

Вслушивание и вчитывание даются нелегко. Принцип поэтики 
Бернхарда — разрушение: событийный ряд редуцирован, простран
ство сужено, время сдвинуто, персонажи сломлены как система, лише-
ны сюжетных функций; на языковом уровне гипертрофирована речь. 
При разрушении эпических норм повествования складывается некий 
эпический охват языка, речи, слова — они оказываются среди глав-
ных персонажей текста, а говорящий субъект — его организующим 
моментом.

Герои Бернхарда выходят за границу мыслимого, сходя «с ума на 
вершине своего мышления, на вершине работоспособности духа»2. 

1 Успенский Б. А. Ego Loquens: язык и коммуникационное пространство. 
М., 2007. С. 145—146.

2 Bernhard Th. Gehen. Frankfurt а. M., 1971. S. 23.



Лингвофилософские основы в тексте Томаса Бернхарда.. . 211

Измененное сознание выводит за границы и язык: речь героя изобра-
жена как патологическая, с рядом симптомов шизофрении или общей 
психической патологии1. Преобразованная речь становится художе
ственной доминантой построения героя — он выступает как речевой 
конструкт, функционирует как субъект сознания, созерцания, сооб-
щения. Текст изображает не действительность или знание, а то, как 
говорящий их осознает и как их говорит, — через это «как» виден про-
тагонист. Бернхард проявляет необычайную волю к форме.

Г. Хонегер отмечает у писателя попытку «прикоснуться к языку ге-
ния и сумасшествия, к языку, который возвращается в самого себя и с 
определенного момента больше не коммуницирует»2. Коммуникация 
в произведении травмирована, как и язык. В романе «Стужа» студент-
медик наблюдает за художником Штраухом, выслушивая его патоло-
гические монологи. Ощутимо различие между нормативным, здоро-
вым восприятием, языком и мышлением студента и патологическим, 
мифопоэтическим восприятием, мышлением и языком художника. 
Это разобщает и делает невозможным понимание: «Я и в самом деле 
не понимаю, о чём он»3. В аллегорическом сне он оперирует художни-
ка на хаотично вращающемся столе, и в итоге «тело, которое, как мне 
казалось, я так безошибочно прооперировал, совершенно искромса-
но… я… „лишь располосовал и изрезал всё, к чему прикасался мой 
скальпель, и абсолютно неправильно скроил и сшил заново“» (150—
151). Сон образно передает проблему интерпретации и понимания.

Б. А. Успенский говорит об исходных позициях диалога: «Мой со-
беседник имеет в моих глазах равноправный статус воспринимающе-
го субъекта, он существует в том же смысле, что и я, …я исхожу из 
того, что он воспринимает окружающую нас действительность так же, 
как это делаю я»4. Вот где раскол. У Бернхарда статус собеседников 
неравен, так как сознание героя — за пределами мыслимого. С пози-
ции же реципиента для понимания текста необходимо представить 
ситуацию, в которой он сам мог бы породить такой же или подобный 
текст. Слушающему это также не под силу: сознание репродуцента со-
общения вышло за пределы мыслимого, а его — осело в этих рамках. 
Неизбежной формой общения остается разговор с самим собой, авто-
коммуникация, когда адресант остраненно воспринимает себя самого 
в роли адресата, статус которого был бы равен его собственному.

1 Среди них персеверация (навязчивый повтор, зацикленность речи), па-
тологические неологизмы, шизофреническое сгущение понятий, шизоидная 
витиеватость речи, синдром монолога, гипертрофированные обстоятель-
ность, резонерство, мудрствование.

2 Honegger G. Thomas Bernhard. «Was ist das für ein Narr?» München, 2003. 
S. 227.

3 Бернхард Т. Стужа. СПб., 2000. С. 101. Далее ссылки на это издание дают-
ся в тексте с указанием страницы.

4 Успенский Б. А. Ego Loquens. С. 34.



С. П. Ташкенов212

Речь протагониста тем не менее обнаруживает глубокую диалогич-
ность. Важен слушающий, роль которого выполняет второстепенный 
персонаж или повествователь. Его личность часто неконкретна, при-
частность к ситуации не всегда ясна, он не действует, не анализирует, в 
разговор практически не вступает — он не столько «Gesprächspartner», 
сколько «Selbstgesprächspartner». Но он выполняет свою художествен-
ную функцию во внутреннем мире произведения: его присутствие 
подтверждает адресованность речевого высказывания протагониста 
и опровергает мнимую односторонность коммуникации, каждый акт 
которой ищет своего адресата. Герой подразумевает в слушающем 
идеального «нададресата» и ответное понимание1. Неспроста в моно-
логе вдруг возникают неожиданные «поймите», «понимаете», «послу-
шайте» (verstehen Sie, hören Sie). Здесь это скорее не привычные рито-
рические формулы, но травматичная подсознательная обращенность 
к собеседнику с просьбой услышать, понять. Студент пишет брату 
художника: «Ничто не тяготит Вашего брата больше, чем отсутствие 
контакта с Вами… Мне хочется сказать: услышьте своего брата» (443, 
449). Протагонист ожидает от адресата, как автор от читателя, диало-
гического проникновения в героя, который своей речью, «разорван-
ностью» и «вывернутостью» сознания ему себя раскрывает.

Если герой Ф. М. Достоевского в «Кроткой» «говорит сам с собой, 
рассказывает дело, уясняет себе его»2, то герой Бернхарда тоже гово-
рит сам с собой, рассказывает дело, но уясняет его другому. Так, моно-
логу присуща установка на диалог, на обратное понимание, на цепь 
прямых и обратных связей. Частично это происходит в «Стуже» — 
рассказчик постепенно «заражается» мышлением и речью художни-
ка: «Он затянул меня в свои образы, в мир своих представлений… Я 
вдруг почувствовал себя в застенке. Но и это представление было из 
числа представлений мастера… Его помыкание мною достигло вдруг 
броневой твёрдости, о которую я беспомощно бился головой. Вот и 
это сравнение, эта скособоченная мысль и всё, что я думаю, вижу, го-
ворю и уже осуждаю, — разве всё это не Штраухова работа?.. Я пой-
мал себя на том, что покорно следую формулам и взглядам Штрауха, 
его „патологистике“ и „абсурдистике“. Я услышал собственные речи, 
беспрестанно кромсаемые его длинным языком» (415—416). Студент 
в итоге может только «почувствовать, куда он [Штраух] устремлён» 
(117), но не выразить это нормативными словами. Он вынужден ци-
тировать чужую речь и становится максимально адекватным стеног-
рафом невыразимого. Он нашел диалогический путь к пониманию 
и выявлению истины, «путь сополагающихся, взаимопроникающих и 
корреспондирующих друг другу возможностей непосредственного вос-
приятия» (438).

1 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М., 1979. С. 305.
2 Достоевский Ф. М. Собр. соч. Т. X. М., 1958. С. 378.



Лингвофилософские основы в тексте Томаса Бернхарда.. . 213

Проблема диалога как проблема бытия идет вглубь. В повести 
«Да» герой встречает идеальную собеседницу с равным экзистенци-
альным статусом, общение с которой ответно и полноценно. Со вре-
менем оба героя приходят к полному отторжению друг друга. Здесь 
и страх двойничества, и страх героя утратить единственно возмож-
ную для него форму существования в критической точке бытия и со-
знания, балансирующих на границе, «где жизнь переживается в ее 
пределе»1. 

Травма коммуникации носит онтологический характер, но преодо-
левает себя в чужом слове, цитате, в созвучии голосов как диалогич-
ности:

«Мориц в мгновение ока вскочил с кресла, подбежал к двери, 1.	
прислушался и, как будто не для меня, а только для себя одно-
го, сказал Швейцарцы, после чего всё стихло в доме Морица; и 
затем в кабинет сразу вошли Швейцарцы»2 — голос рассказчика 
и голос Морица.
«я обустроил самую маленькую из верхних комнат в качестве 2.	
так называемой читальни»3 — голос рассказчика и голос узуаль-
ного языкового коллектива.
«я действительно приехал в местность… в которой никогда не 3.	
смог бы чувствовать себя как дома, если такое слово, как слово 
дома [zuhause] вообще уместно»4 — голос рассказчика и голос 
собственно языка, который он рефлектирует.
«От осознания того, что мы ничего иного не делаем, кроме как 4.	
движемся прямиком к смерти, и зная, что это значит, мы пы-
таемся овладеть всеми средствами отвлечения от осознания 
этого»5 — скрытая цитата из «Мыслей» Паскаля6: голос рассказ-
чика и голос Паскаля.
«Что касается этих тканей, говорит Карер, сказал Олер Шереру, 5.	
то, несмотря на обработку, даже дилетанту якобы совершенно 
очевидно, что речь идёт о чехословацком ширпотребе»7 — го-
лоса рассказчика, Олера и Карера8.

1 Рымарь Н. Т. Ретардация на границе: поэтика романа Томаса Бернгарда 
«Korrektur» // Граница и опыт границы в художественном языке. Самара, 
2004. С. 85.

2 Bernhard Th. Ja. Frankfurt а. M., 2006. S. 16. Здесь и далее подчеркивание 
мое. — С. Т.

3 Ibid. S. 63.
4 Ibid. S. 76.
5 Ibid. S. 78.
6 Ср.: «Коль скоро люди не могут победить смерть, нищету, невежество, то 

чтобы стать счастливыми, они решили об этом не думать» (Паскаль Б. Мысли. 
М., 1995. С. 112).

7 Bernhard Th. Gehen. S. 63.
8 Техника многократного опосредования в большинстве текстов Бернхарда 

уже сочетает в одном слове минимум два голоса.



С. П. Ташкенов214

случай name-dropping (будь то фамилия, название книги, пря-6.	
мая цитата) — диалог с культурной памятью1.
глубокая память жанра7.	 2 — диалог с традицией.

Текст смещает смысловой центр тяжести с сюжета на язык, стиль 
оказывается неотделим от идейной нагруженности текста. Само текс-
топостроение у Т. Бернхарда утверждает диалог как подлинную сфе-
ру жизни языка, смысла и человека.

Zusammenfassung

Sprachphilosophischer Hintergrund im Text von 
Thomas Bernhard: 

Sprach- und Kommunikationstraumata 
Der Artikel behandelt den sprachphilosophischen Hintergrund von 

Thomas Bernhards Prosa im Hinblick auf die Sprach- und Kommunika
tionskrise in seinem Werk. Die Textgestaltung weist mehrere Ansätze 
zum Dialog auf den Ebenen Sprecher/Zuhörer und Autor/Leser auf. 
Abgesehen von der monologischen Textstruktur legt die Bernhardsche 
Textpoetik die werkimmanente Dialogizität nahe, die das Sprach- und 
Kommunikationstrauma textimmanent zu überwinden sucht.

1 В «Стуже» художник Штраух «с такой мукой» пытается связать «строки 
мировой памяти» (449).

2 См.: Павлова Н. С. Реальность и жанр у Бернхарда // Павлова Н. С. Природа 
реальности в австрийской литературе. М., 2005. С. 268—298.



Gertraud Marinelli-König 
(Wien)

Historische Kinderliteratur:  
eine Zeitreise

Russische Kinderliteratur in der Sowjetunion der Jahre 1920—1930 ist der 
Titel von Band 457 der Reihe Slavistische Beiträge, erschienen im Verlag 
Otto Sagner in München im Juli 2007. Es handelt sich dabei um die 
Publikation einer Dissertation mit dem Titel: Sowjetische Kinderliteratur der 
Zwanzigerjahre. Präsentation und Analyse, welche am Institut für Slawistik 
der Universität Wien approbiert worden war. Und zwar im Jahr 1976! 
Verfasserin bin ich selbst1.

Wie kommt es dazu, dass man sich dazu entschließt, eine „alte“ 
Dissertation aus der Schublade zu holen, und sich die Arbeit antut, ein 
Buch daraus zu machen — nach so langer Zeit. Nun, es gab ein Ereignis, 
welches sozusagen das Ganze ins Rollen brachte. Per Zufall las ich im 
Jänner 2004, dass das Museum für Angewandte Kunst in Wien (MAK) eine 
Ausstellung plane, die den Titel führen werde: ЖИЛИ БЫЛИ / SCHILI-
BYLI / SHILI-BYLI: Russische Kinderbücher 1920—1940. Diese Ausstellung 
fand tatsächlich in der Zeit vom 20. Oktober 2004 bis 20. Februar 2005 
im Kunstblättersaal des genannten Museums statt. Gezeigt wurde größ-
tenteils die Sammlung von Natalia Stagl, einer Slawistin aus Salzburg, 
welche Anfang der 1990iger Jahr einen Stipendienaufenthalt in Moskau 
absolvierte und sich für diese historischen Kinderbücher zu interessie-
ren begann, die Gunst der Stunde nutzend, d.h. den Umstand, dass die 
Preise noch erschwinglich waren und man diese Bücher auch ausführen 
konnte. 

1 Die Auszeichnung, zum V. Russischen Germanistentag eingeladen worden 
zu sein, verdankte ich dem Umstand, dass Frau Prof. Nina Sergeevna Pavlova, 
mit welcher zusammen ich den Sammelband Wien als Magnet? Schriftsteller aus 
Ost-, Ostmittel- und Südosteuropa (Wien 1996) herausgegeben hatte, ein Jubiläum 
feierte. 

 Gertraud MARINELLI-KÖNIG, Russische Kinderliteratur in der Sowjetunion 
der Jahre 1920—1930, Verlag Otto Sagner, München 2007. (Slavistische Beiträge, 
457.)



Gertraud Marinel l i -König216

Das Museum für Angewandte Kunst besitzt internationales Renommee, 
das heißt, dass davon ausgegangen werden kann, dass dort gezeigte 
Ausstellungen einem aktuellen Diskurs verpflichtet sind bzw. diesen in 
einem erheblichen Maße mitbestimmen. In einem Kunstmuseum geht 
es um Bildersprache, Sprache von Materialien, aber auch um das Neue 
in einem historischen Kontext. Für die Ausstellung ЖИЛИ БЫЛИ war 
der Leitbegriff „russische Avantgarde“: „Hat sich die Tradition der rus-
sischen Avantgarde in Büchern fortgesetzt?“ lautet der Beitrag von Ilya 
Kabakov im Ausstellungskatalog1. Und Christian Reder schreibt in sei-
nem Beitrag u. a.:

„(..) die legendären russischen Aufbruchszeiten [sind] trotz des damali-
gen Chaos, der Armut, diffuser Hoffnungen, ganz anderen Bedürfnissen, 
der letztendlich erbarmungslos kanalisierten, aber auch von Selbstzensur 
umgepolten Ideenvielfalt höchst signifikant für Vorstellungen von radi-
kaler Moderne geworden. Deren Relikte, und Bücher für Kinder sollten 
so ernst genommen werden wie andere wichtige Projekte, können be-
wusst machen, was kulturell unter schwierigsten Umständen in kurzer 
Zeit möglich wurde. (..).“ (S. 43)

In einem Kunstmuseum werden Bücher unter Vitrinen zu Objekten. 
Es kann bestenfalls eine Doppelseite gezeigt werden oder der künst-
lerisch gestaltete Umschlag. Aber Bücher sind „Textcontainer“, auch 
Bilderbücher. 

Ich fühlte mich von der Ausstellung sozusagen persönlich angespro-
chen, weil sich unter den ausgestellten Bilderbüchern gute Bekannte fan-
den: Wie z. B. Isus’ Mladenec’ (1918) von Sergej Esenin; Detskij ostrov (1921) 
von Saša Čërnyj; Tarakanišče (1922) von Kornej Čukovskij; vom selben 
Autor, der zu den Klassikern der modernen russischen Kinderliteratur 
zählt, ferner Mojdodyr (1923) und Fedorino gore (1926); gezeigt wurde von 
El Lissitzky Suprematičeskoj skaz pro dva kvadrata. V šesti postrojkach (1922), 
ein berühmtes Buch, eine Ikone schlechthin; von Samuil Maršak, einem 
weiteren Klassiker der russischen Kinderliteratur: Včera i segodnja (1925), 
Van’ka i Vas’ka (1925), Bagaž (1929), Pudel’ (1931); zu sehen waren weiter 
das Bilderbuch Kon’- ogon’ (1928) von Vladimir Majakovskij, Kak primus 
zachotel Fordom sdelat’sja (1927) von Nikolaj Agnivcev, einem originellen, 
heute vergessenen Autor; ausgestellt und als Reprint dem Katalog beige-
legt war Kuchnja, von Osip Mandel’štam. 

Der Katalog nennt 34 Ausstellungsobjekte aus dem Zeitraum 
1920—1930, drei Titel aus dem vorangegangenen Jahrzehnt und sech-
zehn Titel aus den 1930er Jahren und später, meist Neuauflagen von 
„Bestsellern“ wie Vot kakoj rassejannyj von Maršak oder Zima krugom von 
Aleksandr Vvedenskij. Aber auch Trouvaillen wie Metropoliten (1933) von 

1 Peter NOEVER (Hrsg.), жили были / SCHILI-BYLI / SHILI-BYLI. 
Russische Kinderbücher — Russian Children’s Books 1920—1940. Schlebrügge.
Editor, Wien 2004 (MAK-Edition). 



Historische Kinderl i teratur:  eine Zeitreise 217

E. Tarachovskaja, welches den U-Bahnbau in Moskau thematisiert, waren 
in der Ausstellung zu sehen. 

In meiner Dissertation wurden 406 Kinder- und Jugendbücher behan-
delt, verfasst in der Sowjetunion im Zeitraum zwischen 1920 und 1930, 
welche ich zum Teil in Händen gehalten und analysiert, teils aber auch nur 
zitiert hatte. Und so fasste ich damals den Entschluss, die Arbeit zu publi-
zieren, damit sie einer breiteren Leserschaft zugänglich gemacht werde. 

Zunächst einige Anmerkungen zur Art, wie man Anfang der 1970er 
Jahre Dissertationen verfasste. Auf meinem Arbeitstisch standen zwei 
Reiseschreibmaschinen: die eine mit lateinischen Lettern, die ande-
re mit kyrillischen Lettern. Das zu beschreibende Blatt musste man, 
wenn auf ihm Text in beiden Sprachen stehen sollte, aus der einen 
Schreibmaschine herausziehen und in die andere einspannen; die 
Abstände waren per Augenmaß abzuschätzen. So etwas wie eine automa-
tische Rechtschreibkorrektur gab es nicht. Meist musste eine Seite mehr-
fach abgeschrieben werden, um den Text fehlerfrei hinzukriegen. Die 
fertige Arbeit wurde in fünf Kopien in Auftrag gegeben und gebunden. 
Davon erhielt je ein Exemplar die Österreichische Nationalbibliothek, die 
Universitätsbibliothek Wien, das Institut für Slawistik, der „Doktorvater“ 
und man selbst. Es gab damals selbstverständlich keine Online-Kataloge, 
sondern Zettelkataloge. 

Die Recherchen für die Arbeit hatte ich während eines zweisemestri-
gen Stipendienaufenthaltes an der MGU in den Jahren 1972/1973 be-
gonnen. Man wohnte damals — wie noch heute — in einem der sieben 
stalinistischen Wolkenkratzer auf den Leninbergen. Das war übrigens 
die Zeit, als in Moskau Plateauschuhe in Mode waren. Das wird heute 
auch als etwas Zeittypisches erinnert; ich zitiere aus einer Enzyklopädie von 
Dingen aus dem sowjetischen Alltag: 1

ПЛАТФОРМЫ — с этой модной деталью обуви жители 
СССР познакомились лишь в начале 70-х. В Европе же 
высокая толстая подошва, иногда достигавшая 15 см, 
была известна уже в 30-х гг. «Платформы» для советских 
людей явились в определенной мере преемниками 
«манной каши» (см.) 50-х гг., но в отличие от нее они не 
подвергались критике идеологических структур.

Лит.: Балдано, 2002.

Auf das Thema war ich erst in Moskau gestoßen. Mein Doktorvater, 
Prof. Günther Wytrzens, hat es akzeptiert. Den Zugang zu den Kinder
büchern verschaffte ich mir in der Lenin-Bibliothek. Ich glaube, mich 
richtig zu erinnern, dass zur damaligen Zeit den Stipendiaten aus den 

1 Natalija LEBINA, Enciklopedija banal’nolstej. Sovetskaja povsednevnost’: 
kontury, simvoly, znaki, S.-Peterburg 2006, S. 286.



Gertraud Marinel l i -König218

Kapstrany, dem kapitalistischen Ausland, nicht erlaubt war, beliebige an-
dere Bibliotheken zu frequentieren. In der Lenin-Bibliothek wandte 
man sich an Fachexpertinnen, welche in ihren Zettelkatalogen nach dem 
Gewünschten suchten bzw. über die Informationen verfügten, was es 
überhaupt gab; es konnten auch Fotokopien und Mikrofilme in Auftrag 
gegeben werden. Nach Wien zurückgekehrt bestellte ich über Fernleihe 
weiterhin aus der Lenin-Bibliothek Bücher. Übrigens war das damals 
kostenlos. Auch recherchierte ich in der Slovanská knihovná in Prag und 
auch in Paris an der Universitätsbibliothek in Nanterre.

Nach Fertigstellung der Arbeit 1976 stellte ich sie zunächst ins Regal, 
ich hatte genug von der Beschäftigung mit sowjetischer Kinderliteratur, 
berufliche Perspektiven gab es nicht, da in der DDR die sowjetische 
Kinderliteratur in das Erziehungssystem implementiert worden war und 
es dort deshalb Fachleute gab, die sich mit dieser Literatur wissenschaft-
lich beschäftigten und eine bedeutende Übersetzeraktivität entwickelten. 
Zu nennen wäre in erster Linie Nadeshda Ludwig, die 1976 ein biobib-
liographisches Handbuch der Sowjetliteratur und 1972 zusammen mit W. 
Bussewitz den Sammelband Sowjetische Kinderliteratur in Überblicken und 
Einzeldarstellungen herausgebracht hatte. Prof. Wytrzens hatte mich noch 
während der Arbeit an der Dissertation zu einer Internationalen Konferenz 
über Sowjetische Kinderliteratur nach Zinnewitz an der Ostsee geschickt, 
an welcher zahlreiche ExpertInnen aus der DDR und der Sowjetunion 
teilnahmen,1 mit denen ich noch Jahre danach in Verbindung stand. 

In der Zwischenzeit vergingen die Jahre, die Jahrzehnte. Die Sowjet
union ist untergegangen. 

Und man fragt sich: Čto eto bylo? Diese Phrase wird auch oft in der 
Sekundärliteratur als Überschrift genommen, gerade wenn von der frü-
hen sowjetischen Kinderliteratur die Rede ist. Čto eto bylo? lautet auch 
der Titel der ersten Sammlung von Texten von Daniil Charms im Jahr 
1967, dem Beginn der Wiederentdeckung des Dichters satirisch-grotes-
ker Kurzprosa und Lyrik, der zu seinen Lebzeiten als „detskij pisatel’“ 
hervortrat.

Die Arbeit zerfällt in zwei Teile: der umfangreichere Teil befasst sich 
mit der Analyse von Bilderbüchern, d. h. mit dem Werk von einzelnen 
Schriftstellern jener Periode, welche einen Namen in der sowjetischen 
Literaturgeschichte oder im Westen hatten. An erster Stelle stand die 
Beschäftigung mit dem Frühwerk von Kornej Čukovskij und Samuil 
Maršak. Ein weiteres Kapitel befasst sich mit „Dichtern zu Gast in der 

1 Vgl. Katrin Piper, Die besten Helden. Literatur für Kinder und Jugend
liche in der DDR nach sowjetischen Leitbildnern der 30er Jahre, in: Karl 
Eimermacher, Astrid Volpert (Hrsg.), Tauwetter, Eiszeit und gelenk-
te Dialoge. Russen und Deutsche nach 1945, München 2006, S.  1033—1056. 
Werner Schweikert, Die russische Literatur und die Literaturen der frühe-
ren Sowjetrepubliken in deutscher Übersetzung Teil I (1880—1965), Flein bei 
Heilbronn 2003. 



Historische Kinderl i teratur:  eine Zeitreise 219

Kinderliteratur“: Vladimir Majakovskij, Nikolaj Aseev, Sergej Tret’jakov, 
Sergej Esenin, Osip Mandel’štam, Boris Pasternak. Gerade erst entdeckt 
worden war zu Beginn der 1970er Jahre die OBERIU-Gruppe, de-
ren Mitglieder als Kinderschriftsteller aufgetreten waren. Ein weiteres 
Kapitel der Arbeit befasst sich mit Lyrik für Kinder, insbesondere auch 
mit Pionierlyrik. Ein umfangreiches Kapitel behandelt den Problemkreis 
„Märchen“, extra vorgestellt werden „Tiergärten“, also Bilderbücher 
über Zootiere sowie „Produktionsbilderbücher“. 

Im Abschnitt „Prosa“ überwiegen Überblicksdarstellungen, in welchen 
Trends und Tendenzen referiert werden, so z. B. gab es eine Literatur, 
in welcher die Helden Besprizorniki, also Straßenkinder, waren, und auch 
von einem „Bürgerkriegsbuch“ konnte gesprochen werden. 

Die sowjetische Sekundärliteratur über das kinderliterarische Schaffen 
der 1920er Jahre war umfangreich und teilweise auch differenziert. 

Ein kurzes Kapitel in der Arbeit trägt die Überschrift „Das Fehlen des 
Mädchenbuches“: Daraus eine Passage: 

„War der Einfluß der neuen Pädagogik besonders in der Entwicklung 
des Prosaschaffens der Kinder- und Jugendliteratur an allen Ecken und 
Enden zu spüren, so gab es ein Genre, nämlich jenes des Mädchenbuches, 
das auf Grund dieser gezielten Lenkung zum Absterben verurteilt war. 
Was waren die Gründe für die Absage an dieses Genre? Man sagte sich, 
dass bei einer richtigen Erziehung im Geiste der Zeit sich keine unter-
schiedlichen geschlechtsspezifischen Lesewünsche herausbilden dürften: 
„In unserer Sowjetunion darf es keine speziellen Bücher für Mädchen 
und Knaben geben“1. (Zitat 1931)

„Дело дошло до того, что девочка вывелась со страниц детской 
книги даже в роли второстепенного действующего лица. Мальчик, 
и только мальчик, спасал ревоюцию, беспризорничал, играл, учился 
и дрался“2.

Das Mädchenbuch war verpönt, galt als Relikt aus der alten Zeit, es 
wurden keine Mädchenbücher geschrieben. 

Ein Teil der Mädchen richtete sich sicherlich nach dem Geschmack 
der männlichen Alterskollegen, der Büchermarkt war überflutet von 
Revolutionsliteratur, von Büchern über Pioniere und „Besprizornye“, ein 
Teil der Mädchen griff jedoch auf die alten Mädchenbücher zurück und 
damit auf Lidija Čarskaja.

Die Mädchenbücher von Lidija Čarskaja  — sie schrieb an die sieb-
zig3 — waren zu Beginn des 20. Jahrhunderts der Schwarm der heran-
wachsenden weiblichen Jugend in Rußland. Gegenstand ihrer Bücher 

1 Привалова Е. Детская бытовая повесть // Детская литература. М.: 1931. 
С. 96.

2 Там же.
3 Бабушкина А. П. История русской детской литературы. М: Учпедгиз, 

1948. С. 444.



Gertraud Marinel l i -König220

war das Leben in den Mädcheninstituten, ihre Heldinnen waren 
Institutsschülerinnen.

Was Kornej Čukovskij von der Erfolgsautorin Lidija Čarskaja hielt, 
darüber gibt ein Artikel in der Zeitschrift „Reč“ (1912) Aufschluß1:

„Я тоже почитаю вас гением, но воистину, гением пошлости. 
Превратить свою душу в машину, чувствовать и думать по инерции! 
Если какой-нибудь Дюркгейм захочет написать философский трактат 
‚О пошлости‘, рекомендую ему сорок томов сочинений Лидии 
Чарской. Лучшего материала ему не найти. Здесь так полно и богато 
представлены все оттенки и переливы этого малоисследованного 
социального явления: банальность, вульгарность, тривиальность, 
безвкусица, фарисейство, ханжество, филистерство, косность / 
огромная коллекция! Великолепный музей! /, что наука должна быть 
благодарна трудолюбивой писательнице.“

Viktor Šklovskij lenkt in seinem Urteil über Lidija Čarskaja etwas ein2 
(Zitat 1966):
„Книги Лидии Чарской, Клавдии Лукашевич хорошо помню. Это было 

позолоченный мусор, хотя среди этого мусора попадались настоящие вещи. 
Сама Лидия Чарская была женщина талантливая: без таланта нельзя 
овладеть интересами целых поколений. Ее очень читали, книги ее потом 
очень разыскивали, и еще недавно девочки читали растрепанные книги 
Чарской.“

Das Mädchenbuch verschwand mit Lidija Čarskaja. Zu untersuchen 
gölte es allerdings, inwieweit ihre literarischen Techniken, z. B. in der 
Zeichnung der Helden, in anderen Genres der Jugendliteratur weiterver-
wendet wurden. Die zeitgenössische Kritik hat immer wieder auf derarti-
ge Parallelen hingewiesen. So wird beispielsweise über die Techniken ei-
nes der führenden Pionierbuchautoren, und zwar von Nikolaj Bogdanov, 
gesagt3:

«Автор не дает характеров. Живой герой отсутствует в повестах 
Богданова. Его пионер  — кукла с наклеенной на лбу этикеткой. 
О пионерах он говорит приблизительно так, как говорила Чарская 
о своих белокурых, прекрасных принцах.» (1931)

Das Gesagte über das Verschwinden des Genres Mädchenbuch gilt 
bis zum Jahr 1929, bis zum Erscheinen von Lidija Budogoskajas Roman 
Povest‘ o ryžej devočke4 (Roman vom rothaarigen Mädchen). Verdiente die-
ses Buch schon allein deswegen Aufmerksamkeit, weil es sich dabei um 
ein Mädchenbuch reinsten Wassers handelt, weil die Geschichte im za-
ristischen Rußland spielt, also keine Pioniere und „Besprizornye“ darin 

1 Чуковский  К.  И. Лидия Чарская. // Речь. 1912. 9 сентября. Цит. по: 
Чуковский К. И. Собр. соч.: В 6 т. Т. 6. М., 1969. С. 158.

2Шкловский В. Старое и новое // Детская литература. М., 1966. С. 7.
3 Привалова Е. Детская бытовая повесть // Детская литература. М., 1931. 

С. 82.
4Будогоская Л. Повесть о рыжей девочке. М.; Л.: Гиз, 1929.



Historische Kinderl i teratur:  eine Zeitreise 221

vorkommen, so kommt dazu, dass es sich um ein Mädchenbuch mit lite-
rarischen Qualitäten handelt und dass ein modernes Mädchenbild ver-
mittelt wird.“

Ich möchte nochmals zurückkehren in das Jahr 2004. Was konnte ge-
tan werden, um sich abzusichern, ob das, was vor dreißig Jahren geschrie-
ben worden war, auch stimmte. Am Aufbau der Arbeit konnte nicht ge-
rüttelt werden, aber die Zitierweise der Sekundär- und Primärliteratur — 
handelt es sich letztendlich doch um 684 Fußnoten — galt es zu über-
prüfen. Mir kam dabei zugute, dass ich den Mikrofilm des Buches von 
I. I. Starcev: Voprosy detskoj literatury i detskogo čtenija 1918—1961 (Moskau 
1962) aufgehoben hatte. So konnte die zitierte, vor 1962 erschienene 
Sekundärliteratur überprüft werden. 

Was die Primärliteratur anbelangt, so war eine Datenbank von gro-
ßer Hilfe, nämlich die elektronische Ausgabe des Nachschlagewerkes von 
A. K. Tarasenkov: Russkie poety XX veka. 1900—1955. Dieses Werk war 1966 
erschienen. Ich kann mir im nachhinein nicht erklären, warum ich beim 
Verfassen der Dissertation auf dieses Werk nicht gestoßen war. In Wiener 
Bibliotheken war es nicht vorhanden und in der Lenin-Bibliothek hat 
mir anscheinend niemand dieses Nachschlagewerk empfohlen. Ich kam 
also zu meinen Ergebnissen ohne diese Bibliographie benützt zu haben. 
Ich habe dieses Manko ansatzweise kompensiert, indem ich nunmehr die 
Primärliteraturbibliographie um Titel aus dieser Datenbank erweiterte; 
man kann sich so auch ein Bild davon machen, welche Literatur in der 
Arbeit nicht berücksichtigt worden war. Mir wurde klar, dass ich damals 
das Frühwerk von Agnija Barto, welche in den 1970er Jahren eine sehr 
prominente und auch sehr gute Kinderbuchautorin war, ausgeklam-
mert hatte, und dass das Werk von Sofija Fedorčenko, die in den 1920er 
Jahren eine große Zahl, d. h. über 75, Kinderbücher verfasste, nur mit 
zwei Titeln vertreten ist. Auch stand ich der Person von Maxim Gor’kij 
damals skeptisch gegenüber, weil seine Rolle als Mentor der sowjetischen 
Kinderliteratur ein Dogma war. Da ich aber, wie gesagt, die Bibliographie 
von Tarasenkov nicht benutzte, war ich auch auf einige Titel gestoßen, 
welche selbst in der von L. M. Turčinskij ergänzten Datenbank nicht ent-
halten sind. Dafür wird es wahrscheinlich Gründe geben. 

Im heutigen Russland, so darf man annehmen, wird dieser Literatur 
hohe Wertschätzung entgegengebracht; die Frage ist aber, ob die 
Beschäftigung mit dieser Literatur nach wie vor erfolgt. Eine Renaissance 
erlebt die Rezeption der Arbeiten von Kornej Čukovskij, dessen Schriften 
fortwährend ediert werden, z. B. erschien erneut eine prächtige Ausgabe 
des berühmten Albums Čukokkola (M.: Russkij put’, 2006)1. Es erschei-
nen Bücher wie Knigi našego detstva (S-Pb.: izd.-vo Ivana Limbacha, 2006) 
von Miron Petrovskij, welches sich mit 5 Kinderbüchern eingehend be-

1 Vgl. P. Krjukov. Bol’šoj Čukovskij. Dnevnik. Al’manach. Biografija // „Novyj 
Mir“ Nr. 12 (2007) (Literaturnaja kritika).



Gertraud Marinel l i -König222

schäftigt, darunter mit Priključenija Krokodila Krokodiloviča (1919) von 
Čukovskij, Skazka o Pete, tolstom rebenke, i o Sime, kotoryj tonkij (1925) von 
Majakovskij und mit Maršaks Vot kakoj rassejannyj (1930).

Das vorgestellte Buch ist natürlich bereits ein historisches Buch. 
Schließen möchte ich mit einem Zitat aus der Einleitung, das in sei-
nem Duktus natürlich auch der Entstehungszeit der Arbeit verhaftet ist 
(S. 12): 

„Kinderliteratur ist [also] Spiegel der Zeit und der Gesellschaft. Sie 
ist ein Gradmesser dafür, welche Einstellung die Gesellschaft zu den 
Kindern hat, ob sie es für zweckmäßig und wünschenswert hält, dem Kind 
eine ‚kulturelle Atmosphäre’ zu schaffen, ihm eine wirkliche Literatur zu 
geben, oder ob sie es nicht für notwendig erachtet, in dieser Richtung 
Anstrengungen zu unternehmen und Kinderliteratur zum Produkt kom-
merzieller Spekulationen, zum Betätigungsfeld drittrangiger Autoren 
oder zum Propagandainstrument werden lässt.

In der sowjetischen Kinderliteratur der 1920er Jahre verläuft die 
Entwicklung zweigleisig. Auf der einen Seite wurde hochwertige, dem 
Kind und seinem Wesen voll und ganz entsprechende Literatur geschaf-
fen. Es gölte zu überprüfen, ob je in irgendeiner anderen Nationalliteratur 
in so kurzer Zeit so hervorragende Kinderliteratur geschaffen worden 
ist. Daneben aber wurde sie mehr und mehr zu einem Instrument der 
politischen Beeinflussung; die didaktischen Komponenten wurden 
wichtiger als die ästhetischen; geschrieben wurde auf Auftrag und ge-
mäß der Direktiven der Auftraggeber, literarische Qualitäten wurden als 
Formalismen abgetan.“

Die Publikation dieser Dissertation 2007 erfolgt zu einem Zeitpunkt, 
da man in Österreich daran geht, ein bisher stiefmütterlich behandel-
tes Gebiet zu erschließen, nämlich die Erforschung der eigenen histo-
rischen Kinderliteratur auf universitärer Ebene. Die Gründe für diesen 
„Rückstand“ sind vielfältig und können an dieser Stelle nicht dargelegt 
werden. Am 10. Jänner 2008 fand in der Universitätsbibliothek Wien 
unter der Leitung von Doz. Ernst Seibert die Eröffnungskonferenz zur 
Historischen Kinder- und Jugendliteraturforschung statt. Die Arbeit 
Russische Kinderliteratur in der Sowjetunion 1920—1930 stieß in diesem 
Zusammenhang auf besonderes Interesse. 



Norbert Richard Wolf
(Würzburg)

Alle Sprachwissenschaft ist Textlinguistik

Im Sommer des Jahres 2007 erschien ein Büchlein, vom Journalisten 
Bastian Sick herausgegeben. Es trägt den wunderlichen Titel ‚Happy 
Aua‘ und den Untertitel ‚Ein Bilderbuch aus dem Irrgarten der deut-
schen Sprache‘1. Der Titel wird schon verständlich, wenn wir den 
Umschlag ansehen: Es handelt sich um den Werbespruch eines Lokals, 
das Getränke zu bestimmten Zeiten am Tage — diese nennt man Happy 
Hour — zu ermäßigten Preisen anbietet. Ob unser Lokalbesitzer ein be-
sonderer Witzbold war oder ob er des Englischen nicht ganz mächtig 
war — schließlich ist im Gegensatz zu happy das Substantiv hour auch als 
Entlehnung im Deutschen nicht üblich — sei dahingestellt. 

Die Schreibung Aua, wie sie sich auf den Buchumschlag und dann 
auch im Buchinneren findet, ist natürlich nicht zufällig für den Titel 
gewählt: Einerseits entspricht sie der durchschnittlichen deutschen 
Aussprache des englischen Wortes für ‚Stunde‘, andererseits gibt sie die 
verstärkte Form der Interjektion, die den Schmerz ausdrückt, wieder. 
Der Titel spielt also mit zwei Homophonen. Um dieses Spiel voll zu ver-
stehen, müssen wir noch etwas mehr wissen: Bastian Sick ist als Journalist 
beim  Nachrichtenmagazin ‚Der Spiegel‘ tätig, schreibt dort seit einigen 
Jahren Sprachglossen, mehr oder weniger witzige Kommentare zu tat-
sächlichen oder vermeintlichen sprachlichen Fehlern, die häufig in der 
Öffentlichkeit begegnen. Es ist nun einerseits tatsächlich eine glückliche 
Stunde, wenn man mit Bastian Sick auf Fehlersuche gehen und mit ihm 
über die gebotenen Lächerlichkeiten lachen darf; es ist aber ein bitteres 
Lachen, in das Lachen mischt sich die Interjektion des Schmerzes. 

Auf S. 56 des „Irrgartens“ Happy Aua finden wir das Bild eines Schau
kastens:

1 Sick, Bastian (2007): Happy Aua. Ein Bilderbuch aus dem Irrgarten der 
deutschen Sprache. Köln.

ЛИНГВИСТИКА



Norbert Richard Wolf224

Abb. 1:

Es handelt sich um den Schaukasten eines Vereins, und zwar der 
„St. Sebastianus Schützengesellschaft“ in Bad Bodendorf. Wie viele an-
dere derartiger Schaukästen enthält auch der der Schützengesellschaft 
eine Reihe von irgendwelchen vereinsinternen Verlautbarungen und 
Mitteilungen, die wir auf dem Bild gar nicht lesen können und auch 
nicht lesen müssen. Links unten fällt eine Art Plakat auf, auf dem drei 
imperativisch formulierte Aufforderungen zu lesen sind:

werde Mitglied
lerne schießen
treffe Freunde

Interpunktionszeichen sind nicht zu finden, wohl aber zwischen 
den Zeilen jeweils ein dickerer Punkt. Die Satzanfänge sind klein ge-
schrieben. Die Hauptfunktion des Imperativs ist es, Aufforderungen 
an einen Gesprächspartner auszudrücken. Im Sinn des Bühlerschen 
Organonmodells1 nenne ich solche Sätze ‚Appellsätze‘: 

Abb. 2:
Das sprachliche Zeichen  — Sätze sind sprachliche Zeichen höherer 

Ordnung — ist „Signal kraft seines Appells an den Hörer, dessen äußeres 
und inneres Verhalten es steuert“2. Der dreifache Appell richtet sich an 
Menschen, die noch nicht Mitglieder der Schützengesellschaft sind.

Die beiden weiteren Appellsätze formulieren implizit die Vorteile bzw. 
Nutzeffekte der Mitgliedschaft. Wir können diese drei Sätze auch als ein 
implizites Konditionalgefüge verstehen:

1 Bühler, Karl (1965): Sprachtheorie. 2. Aufl. Stuttgart, S. 28.
2 Ibid.



Alle Sprachwissenschaft  ist  Textl inguist ik 225

Wenn du Mitglied wirst, kannst du schießen lernen und Freunde treffen.

Oder:
Wenn und Mitglied wirst und schießen lernst, kannst du Freunde treffen.

Durch die du-Form des Imperativs wird angedeutet, dass die 
Mitglieder des Schützenvereins immer Freunde der anderen sind. 
Die Imperativformen sind durchweg zweisilbig, was auch die gram-
matisch falsche Form treffe zur Folge hat. Die korrekte einsilbige Form 
triff klingt wohl in dem Zusammenhang der Mitgliederwerbung und 
Freundesgewinnung zu trivial, zu wenig feierlich und pathetisch. Der 
erste und der dritte Appellsatz enthalten Substantive, der mittlere Satz 
an dieser Stelle ein Verb im Infinitiv. Auf diese Weise werden die bei-
den Substantiven zu Synonymen: Der Kontext erzeugt eine referenzielle 
Synonymie.

Fassen wir unsere Textbeobachtungen zum ersten Mal zusammen: Wir 
haben einen kleinen Text vor uns, der mit drei Imperativsätzen um neue 
Mitglieder wirbt. Der erste Satz drückt die direkte Mitgliederwerbung 
aus, die beiden weiteren Sätze liefern Gründe für eine Mitgliedschaft. 
Die Gründe sind Werte in einer bestimmten Gruppe: die Fähigkeit, zu 
schießen, und Freundschaften zu pflegen; der Verein ist der Ort, wo 
beide Werte realisiert werden können. Es wird uns die heile Welt des 
Schützenvereins in einer Provinzstadt vorgeführt; auch phonische und 
morphologische Elemente tragen zum Aufbau dieser Welt bei.

Der zweite Aufforderungssatz enthält das Verbum schießen, das — wie 
das Wahrig-Wörterbuch1 zeigt — eine ziemlich gefährliche Tätigkeit be-
zeichnet:

1 Wahrig (2007): Wahrig. Deutsches Wörterbuch. CD-ROM—Ausgabe. Güterl
soh/München.



Norbert Richard Wolf226

schie|ßen I 〈V. intr.〉
I.I 〈hat〉 ein Geschoss abschnellen, abfeuern, Feuer geben 
● gut, schlecht ~; zu hoch, zu kurz, zu tief, zu weit ~ ● in die Luft 

~ (als Warnung); mit dem Gewehr, mit Kanonen ~; mit Kugeln, mit 
Schrot ~; mit Papierkugeln (nach jmdm.) ~; mit Pfeil und Bogen ~; 
nach der Scheibe, nach Tontauben ~

Durch diesen Kontext erhält der dritte Satz eine zusätzliche 
Bedeutung. 

trẹf|fen II 〈V. tr.; hat〉 
1. jmdn. ~ 1.1 jmdm. (zufällig od. nach Vereinbarung) begegnen 1.2 (kör-

perlich od. seelisch) verletzen 1.3 jmdm. einen empfindlichen Schaden zufügen 
2. etwas ~ 2.1 durch Schlag, Geschoss od. Aufprall berühren od. verwunden 
2.2 richtig herausfinden, richtig bezeichnen, erraten 

● du hast‘s getroffen!; sich/einander ~; wir ~ uns heute Nachmittag; 
eine Kugel hat ihn getroffen; das Los hat ihn getroffen er wurde durch das 
L. bestimmt, gewählt; der Schlag hat ihn getroffen er hat einen Schlaganfall 
erlitten; ich dachte, mich trifft der Schlag! 〈umg.〉 ich war sehr überrascht, 
bestürzt; ihn trifft keine Schuld er hat keine Sch.; der größte Verlust trifft 
ihn

Das Verbum treffen mit dem Substantiv Freund als Akkusativergänzung 
hat die Bedeutung „jmdm. (zufällig od. nach Vereinbarung) begegnen“ 
‚begegnen‘. Im Kontext mit schießen kann allerdings auch die Bedeutung 
2.2 „durch Schlag, Geschoss od. Aufprall berühren od. verwunden“ akti-
viert werden. Der Text, zumindest der dritte Satz, wird ambig.

Die Ambiguität des Werbeplakats hat sich schon aus dem rein sprach-
lichen Befund ergeben. Damit kann aber eine textologische Analyse noch 
nicht zu Ende sein. Jeder Text wird in einer bestimmten Situation produ-
ziert und in einer bestimmten Situation rezipiert. Die Situation ist somit 
Bestandteil eines Textes: Genau so, wie wir als sprechende und handeln-
de Menschen nie nicht in einer Situation sind, gibt es keinen Text ohne 
Situation. Deswegen geben de Beaugrande/Dressler1 die „Situationalität“ 
als ein Kriterium der Textualität an. Wir können somit den Text als ein 
kohäsives und kohärentes sprachliches Gefüge definieren, das in einer 
Situation als Einheit gilt.

Es ist die fundamentale Aufgabe eines Textproduzenten, die Situation, 
in der er spricht, so zu inszenieren, dass die Rezipienten die Intention(en) 
des Produzenten rekonstruieren können und nicht zu Missverständnissen 
angeregt werden.

1 Beaugrande, Robert-Alain de/ Dressler Wolfgang Ulrich (1981):Einführung 
in die Textlinguistik. Tübingen, S. 169.



Alle Sprachwissenschaft  ist  Textl inguist ik 227

Unser kleiner Text, der Mitglieder werben soll, hängt, wie schon ge-
sagt, auf einem Blatt Papier in einem Schaukausten, wie man sie in vielen 
Orten Deutschlands finden kann. Der Schaukasten hat die Überschrift: 

Abb. 3

Das Substantiv Schützengesellschaft ist, wiederum lt. Wahrig1, synonym 
mit Schützenverein:

Schụ̈t|zen|ver|ein Verein, der das Schießen als Sport betreibt; Sy 
Schützengesellschaft

Das Interpretament im Wörterbuch liefert den Vereinszweck, „das 
Schießen als Sport“. schießen ist ein Verb, das, wie schon angedeutet, eine 
ziemlich gefährliche Tätigkeit bezeichnet:

schie|ßen I 〈V. intr.〉 I.I 〈hat〉 ein Geschoss abschnellen, abfeuern, Feuer 
geben 

● gut, schlecht ~; zu hoch, zu kurz, zu tief, zu weit ~ ● in die Luft 
~ (als Warnung); mit dem Gewehr, mit Kanonen ~; mit Kugeln, mit 
Schrot ~; mit Papierkugeln (nach jmdm.) ~; mit Pfeil und Bogen ~; 
nach der Scheibe, nach Tontauben ~

Die Kontextbelege im Wörterbuch gut, schlecht, zu hoch, zu tief, zu weit 
als charakterisierende Adverbialangaben machen zudem deutlich, dass 
das Zielen und das Treffen wesentlich zum „Schießen als Sport“ gehö-
ren. Das begegnet auch implizit auf der Homepage der St. Sebastianus 
Schützengesellschaft2, wo wir ebenfalls den Schaukasten finden:

1 Wahrig (2007): Wahrig. Deutsches Wörterbuch. CD-ROM—Ausgabe. Güterl
soh/München.

2 Url 1: www.unser-bad-bodendorf.de/?cat=27 (17.11.07)



Norbert Richard Wolf228

Die Schützen von “St. Sebastianus” Bad Bodendorf, Seriensieger 
der vergangenen Jahre, wurden jetzt erneut Stadtmeister der 
Sinziger Schützenvereine, konnte also den Wanderpokal wieder mit 
nach Bodendorf nehmen. Mit 367 Ringen war die Mannschaft der 
Schützengesellschaft “St. Sebastianus” Sinzig den Bodendorfern (369 
Ringe) allerdings dicht auf den Fersen. Platz drei errang “St. Sebastianus” 
Franken mit 364 Ringen.

Wir wissen, dass die Mitglieder von Schützenvereinen in der Regel 
nicht auf Menschen, sondern auf Scheiben oder Tontauben schießen. 
Wenn wir hier lesen, dass eine Schützen-Gruppe eine bestimmte Anzahl 
von „Ringen“ erzielt hat, dann handelt es sich um Scheibenschießen, und 
eine Zielscheibe enthält mehrere konzentrische Ringe; je weiter man in 
den Mittelpunkt der Scheibe trifft, desto mehr Punkte resp. Ringe be-
kommt man:

Ziel|schei|be 1. Scheibe (meist mit konzentrischen schwarzen u. weißen 
Ringen) als Ziel für Schießübungen

In der Situation des Schaukastens erhält der Werbetext eine „unfreiwil-
lige Komik“, wie es auch auf der Homepage unserer Schützengesellschaft 
heißt:

„Werde Mitglied, lerne Schießen, treffe Freunde!“ Schöner denn 
je ist der Werbeslogan der St. Sebastianus-Schützen jetzt im Vereins-
Infokasten am Bahnhof zu lesen. Altersschwäche und Naturgewalten 
hatten dem Kasten dermaßen zugesetzt, dass er kürzlich erneutert 
werden musste.

Neben dem vielbeachteten Slogan, mit dessen unfreiwilliger Komik 
der Zwiebelfisch-Kolumnist Bastian Sick (‚Der Dativ ist dem Genitiv 
sein Tod‘) derzeit bundesweit sein Publikum erheitert, und einem 
Gruppenfoto der Vereinsmitglieder sind dort Namen, Anschriften und 
Telefonnummern wichtiger Ansprechpartner des Vereins zu lesen:

Die Schützengesellschaft will ihren „Werbeslogan“ allerdings in einer 
anderen Situation sehen: Für sie ist unser kleiner Text „vielbeachtet“ 
und „schöner denn je zu lesen“. Das offizielle Vereinsverständnis be-
stätigt die Adäquatheit unserer bisherigen Überlegungen und gestattet 
uns noch einen Zusatz: Der Werbetext ist dreiteilig, er besteht aus drei 
Imperativsätzen, die die Struktur eines Konditionalgefüges haben. Ganz 
gleich, ob wir nur den ersten Satz als Konditionalsatz ansehen oder die 
ersten zwei, der dritte Satz ist auf alle Fälle Hauptsatz in dem Gefüge 
und auf diese Weise Klimax der ganzen Trias. Wir haben die rhetorische 
Figur der ‚Gradation‘ vor uns, eine „Aufzählung in steigender Linie“1. Die 

1 Krahl, Siegfried/Josef Kurz (1979): Kleines Wörterbuch der Stilkunde. 
Leipzig, S. 64.



Alle Sprachwissenschaft  ist  Textl inguist ik 229

Aufzählung zielt auf den letzten Satz, der als Höhepunkt das Vereinsziel 
kondensierend formuliert. Da die Schützengesellschaft trotz der Kritik 
an der missverständlichen Formulierung festhält, kommt ihr nur noch 
das Weltwissen zu Hilfe, das die Norm gespeichert hat, dass für das Töten 
von Menschen nicht geworben werden darf. 

Wir haben zur Analyse des Textes nahezu alle Teildisziplinen 
der Sprachwissenschaft (im engeren Sinne) herangezogen, um die 
Konstitution des sprachlichen Superzeichens ‚Text‘ mit dem hiefür nö-
tigen Instrumentarium beschreiben zu können. Mit Hilfe textpragmati-
scher Beobachtungen können wir den ‚Sinn‘ des Textes in den denkba-
ren Produktions- und Rezeptionssituationen rekonstruieren.

Der französische Semiotiker Roland Barthes modelliert in seinem Buch 
‚Mythen des Alltags‘ eine graphische Darstellung des Zustandekommens 
des (Alltags-)Mythos1:

Abb. 4

Seite 7 von  15

die die Struktur eines Konditionalgefüges haben. Ganz gleich,

ob wir nur den ersten Satz als Konditionalsatz ansehen oder

die ersten zwei, der dritte Satz ist auf alle Fälle Hauptsatz

in dem Gefüge und auf diese Weise Klimax der ganzen Trias. Wir

haben die rhetorische Figur der ‚Gradation‘ vor uns, eine

„Aufzählung in steigender Linie“ (Krahl/Kurz 1979, 64). Die

Aufzählung zielt auf den letzten Satz, der als Höhepunkt das

Vereinsziel kondensierend formuliert. Da die

Schützengesellschaft trotz der Kritik an der

missverständlichen Formulierung festhält, kommt ihr nur noch

das Weltwissen zu Hilfe, das die Norm gespeichert hat, dass

für das Töten von Menschen nicht geworben werden darf. 

Wir haben zur Analyse des Textes nahezu alle Teildisziplinen

der Sprachwissenschaft (im engeren Sinne) herangezogen, um die

Konstitution des sprachlichen Superzeichens ‚Text‘ mit dem

hiefür nötigen Instrumentarium beschreiben zu können. Mit

Hilfe textpragmatischer Beobachtungen können wir den ‚Sinn‘

des Textes in den denkbaren Produktions- und

Rezeptionssituationen rekonstruieren zu können.

Der französische Semiotiker Roland Barthes modelliert in

seinem Buch ‚Mythen des Alltags‘ eine graphische Darstellung

des Zustandekommens des (Alltags-)Mythos (Barthes 1964, 93):

Die zwei Seiten Signifiant und Signifié ergeben die Einheit

des sprachlichen Zeichens, das nun als Signifiant bzw.

Ausdrucksseite des Zeichens höherer Ordnung ‚Mythos‘ fungiert.

Die zwei Seiten Signifiant und Signifié ergeben die Einheit des sprach-
lichen Zeichens, das nun als Signifiant bzw. Ausdrucksseite des Zeichens 
höherer Ordnung ‚Mythos‘ fungiert. Statt ‚Mythos‘ sage ich ‚Text‘ und 
versuche, die Text-Konstitution, in gegensätzlicher Vertikalisierung, ähn-
lich zu modellieren:

Abb. 5

1Hartmann 1971, 10.

2Hartmann 1971, 12.

Seite 8 von  15

Statt ‚Mythos‘ sage ich ‚Text‘ und versuche, die Text-

Konstitution, in gegensätzlicher Vertikalisierung, ähnlich zu

modellieren:

Das Modell zeigt den Aufbau von den kleinsten Einheiten der

Wort- und Morphemzeichen über die grammatische Grundeinheit

des Satzes zur kommunikativen Grundeinheit des Textes: Das

komplexe sprachliche Zeichen ‚Text‘ ist die Grundeinheit des

Sprechens und Denkens:

— Sprache begegnet uns immer in Form von Texten. 

— Der Text ist „die grundsätzliche Möglichkeit des

Vorkommens von Sprache in manifestierter

Erscheinungsform.“1

— Grundlegend für das linguistische Objekt ist „die

Texthaftigkeit des originären sprachlichen Zeichens“.2

Aus all dem folgt aber auch, dass wir immer überprüfen müssen,

welche Aufgabe(n) die sprachlichen Einheiten auf den unteren

Ebenen für den Aufbau des Textganzen übertragen bekommen

haben. Im Zusammenhang mit der Metapher stellt Harald Weinrich

(1976, 319) fest:

1 Barthes, Roland (1964): Mythen des Alltags. Frankfurt (Main) (=edition 
suhrkamp 92), S. 93.



Norbert Richard Wolf230

Das Modell zeigt den Aufbau von den kleinsten Einheiten der Wort- 
und Morphemzeichen über die grammatische Grundeinheit des Satzes 
zur kommunikativen Grundeinheit des Textes: Das komplexe sprachli-
che Zeichen ‚Text‘ ist die Grundeinheit des Sprechens und Denkens:

— Sprache begegnet uns immer in Form von Texten. 
— Der Text ist „die grundsätzliche Möglichkeit des Vorkommens von 

Sprache in manifestierter Erscheinungsform“1.
— Grundlegend für das linguistische Objekt ist „die Texthaftigkeit des ori-

ginären sprachlichen Zeichens“2
.

Aus all dem folgt aber auch, dass wir immer überprüfen müssen, welche 
Aufgabe(n) die sprachlichen Einheiten auf den unteren Ebenen für den 
Aufbau des Textganzen übertragen bekommen haben. Im Zusammenhang 
mit der Metapher stellt Harald Weinrich3 fest:

„Ein beliebiges Wort kann isoliert gebraucht werden, z.B. in einer 
wortgeschichtlichen Untersuchung, also metasprachlich. Wer jedoch eine 
Metapher von jeglichem Kontext (und dazu ist natürlich immer auch ein 
Situationskontext zu rechnen) zu entblößen versucht, zerstört damit die 
Metapher.“

Sprachliche Zeichen sind immer ungesättigte Zeichen, sie streben nach 
Sättigung im Kontext und in der Konsituation. Sprachliche Zeichen ohne 
Kontext sind keine Zeichen, sondern nur Laut- oder Buchstabenketten, 
die gewissermaßen darauf warten, durch Kontext und Konsituation ak-
tiviert zu werden.

Zur Situation eines Textes gehört auch seine Intertextualität. 
„Intertextualität bedeutet, dass jeder Text nicht für sich steht, sondern 

im Kontext anderer Texte“.4 Es wird dabei unterschieden zwischen5 

— typologische Intertextualität, der Bezug auf textuelle Muster, auf litera-
rische Gattungen, auf Textsorten oder Textarten und

— referentielle Intertextualität, etwa die Nutzung von Anspielungen, 
Zitaten oder literarischen Motiven.

Schon die Verwendung rhetorischer Mittel ist ein Akt der Intertex
tualität, weil sich derartige sprachliche mikrotextuelle Muster in der euro-
päischen Tradition herausgebildet, entwickelt und ihre (Text-)Funktionen 

1 Hartmann, Peter (1971): Texte als linguistisches Objekt. In: Beiträge zur 
Textlinguistik. Hg. von Wolf-Dieter Stempel. München, S. 10.

2 Hartmann, Peter (1971): Texte als linguistisches Objekt. In: Beiträge zur 
Textlinguistik. Hg. von Wolf-Dieter Stempel. München, S. 12.

3 Weinrich, Harald (1976): Sprache in Texten. Stuttgart, S. 319.
4 URL 2: de.wikipedia.org/wiki/Intertextualit%C3%A4t (18.11.07).
5 Fix, Ulla/Hannelore Poethe/Gabriele Yos (2002): Textlinguistik und Stilistik 

für Einsteiger. 2. Aufl. Frankfurt (Main) u.a. (=Leipziger Skripten 1), S. 18.



Alle Sprachwissenschaft  ist  Te xtl inguist ik 231

erhalten haben. Doch wirkungsvoller sind makrotextuelle Muster wie 
Textgattungen oder Textsorten. Besonders in der Literaturwissenschaft 
scheint es üblich geworden zu sein, die Begriffe ‚Gattung‘ und ‚Textsorte‘ 
synonym zu verwenden. Dies dürfte sich indes nicht bewähren, wie ein 
Blick in die Sprach- bzw. Textgeschichte zeigen kann. Ich wende mich 
hier kurz dem Mittelalter zu, weil man in der ‚Vormoderne‘, wie es heut-
zutage auch gerne heißt, viele Phänomene geradezu modellhaft beobach-
ten kann. In der jüngeren und jüngsten Neuzeit etwa epochentypische 
Textsorten zu finden, ist weitaus schwieriger, weil auch die historischen 
und sozialen Situationen viel komplexer geworden sind. 

Den Begriff ‚Textsorte‘ verwende ich hier in der „spezifischen Lesart“ 
im Sinn von Kirsten Adamzik eine Klasse „von Texten, die in bezug auf 
mehrere Merkmale qualifiziert sind“; wichtig ist dabei, „daß es sich bei 
den Merkmalen, die eine Textsorte im engeren Sinne konstituieren, spe-
ziell um solche handelt, die die Funktion, den Kommunikationsbereich 
(Medien, Verwaltung, Alltag, Politik) sowie [...] stereotype Merkmale der 
sprachlichen Gestaltung betreffen“1. Textsorten in diesem Sinn sind etwa 
die Interlinearversionen des Althochdeutschen oder in mittelhochdeut-
scher Zeit die höfische Literatur, nicht aber das Minnelied oder der höfische 
Roman. Dies sind literarische Gattungen. Doch Gattungsbezeichnungen 
wie ‚höfischer Roman‘, ‚Heldenepos‘, ‚Minnelied‘ oder ‚Sangspruch‘ 
basieren auf anderen Klassifikationskriterien als die für Textsorten. 
Die Feststellung einer literarischen Gattung  — ‚Gattung‘ ist ein pri-
mär literaturwissenschaftlicher Begriff  — beruht auf der Beobachtung 
der literarischen Tradition sowie bestimmter formaler Merkmale. 
Gattungsbezeichnungen wie ‚höfischer Roman‘ oder ‚Heldenepos‘ be-
stimmen „historische Textgruppen“2 und basieren auf anderen Kriterien 
als denen für Textsorten. In der Heldendichtung „erscheinen einzelne, 
herausgehobene Gestalten mit außerordentlichen körperlichen, aber 
auch intellektuellen oder moralischen Fähigkeiten“, die in der „als abge-
schlossen betrachtete[n] Frühzeit in der Geschichte der Gemeinschaft“, 
dem „Heldenzeitalter“3 agieren. Das Heldenepos des Mittelalters ist meist 
in Strophen geschrieben. Demgegenüber kennzeichnet den ‚höfischen 
Roman‘ der Reimpaarvers und ein ausgeprägter „ästhetische[r] Anspruch: 
das Ausdenken unvorhersehbarer, bedeutungsvoller Konstellationen und 
die kunstvolle Entfaltung des Erzählmaterials in komplexer Tektonik“4. 
Das Wechselspiel von formalen und inhaltlichen Gesichtspunkten spielt in 

1 Adamzik, Kirsten (1995): Textsorten — Texttypologie. Eine kommentierte 
Bibliographie. Münster (Studium Sprachwissenschaft 12), S. 16.

2 Hempfer, Klaus W. (1997): Gattung. In: In: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft Bd. 1. Berlin/New York, S. 651

3 Heinzle, Joachim (2000): Heldendichtung. In: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft Bd. 2. Berlin/New York, S. 21.

4 Schmid, Elisabeth (2000): Höfischer Roman. In: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft Bd. 2. Berlin/New York, S. 69.



Norbert Richard Wolf232

der Gattung eine fundamentale Rolle, dies im Gegensatz zu den sprach-
wissenschaftlich zu definierenden Textsorten.

Im hohen Mittelalter, besonders in den Jahren nach 1200 bildet sich 
eine Literatur heraus, die der literarischen Kommunikation und der 
Identitätsdefinition innerhalb der kulturellen Gruppe der ‚Ritter‘1 dien-
te. Kulturgeschichtlich ist von Bedeutung, „daß im 12. Jahrhundert die 
großen weltlichen Fürstenhöfe zu literarischen Zentren wurden und daß 
dort auf Betreiben der fürstlichen Mäzene eine Literatur entstand, die 
besonders deutlich in ihrer Orientierung an französischen und provenza-
lischen Mustern die gesellschaftlichen Interessen und Vorstellungen der 
höfischen Gesellschaft spiegelte“2. Diese Literatur wird ‚höfische Literatur‘ 
genannt, und die Gruppe der ‚Ritter‘ konstituiert sich als kulturelle 
Gruppe durch die Rezeption eben dieser Literatur. Sozialgeschichtlich 
ist zudem von Bedeutung, dass in dieser Literatur ein deutliches lokales 
Selbstbewusstsein zum Ausdruck kommt. Zum ersten Mal in der deut-
schen Literaturgeschichte bekommt ein Laien-Publikum seine Texte von 
Laien-Autoren geliefert. Der Rückbezug auf das Lateinische ist nicht 
(mehr) notwendig, die Volkssprache hat ihren Eigenwert erhalten. In 
diesem Zusammenhang entwickelt sich ein spezieller Funktionalstil, die 
‚höfische Dichtersprache‘. 

Ich will die sprachliche Wirkung der Textsorte ‚höfische Literatur‘ 
am Beispiel der Bedeutung des mittelhochdeutschen Wortes danc illus-
trieren3. Wenn wir das Wort im ‚Mittelhochdeutschen Handwörterbuch‘ 
von Matthias Lexer nachschlagen, dann finden wir eine Reihe von 
Bedeutungsangaben4: „denken, gedanke, geneigtheit, wille, absicht“, 
schließlich „dank, allgem.; preis bei einem wettstreite“. Die meisten die-
ser Interpretamente stammen aus Benecke/Müller/Zarncke5. Dort er-
halten wir allerdings weitaus detailliertere Informationen; u.a. wird im 
‚Nibelungenlied‘ Brünhilds verbale Reaktion auf die Tatsache, dass ihr 
nachmaliger Ehegatte Gunther sie mit einem Sperwurf niederstreckt, edel 
rîter Gunther, des schuzzes habe danc mit dem Satz „das war brav geschossen“ 
übersetzt. Diese Übersetzung überrascht schon ein wenig; andererseits 
sind wir es — und das waren die Kollegen im 19. Jahrhundert vermutlich 

1 Vgl. Wolf, Norbert Richard (1981): Althochdeutsch — Mittelhochdeutsch. 
Heidelberg (=UTB 1139), S. 179.

2 Bumke, Joachim (1976): Ministerialität und Ritterdichtung. München, 
S. 67.

3 Vgl. Wolf, Norbert Richard (2005): Plädoyer für eine diskursive Semantik. 
In: Lexikographie und Grammatik des Mittelhochdeutschen. Hg. von Ralf 
Plate/Andrea Rapp. Mainz/Stuttgart (=Akademie der Wissenschaften und der 
Literatur. Abhandlungen der Geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse Jg. 
2005, Nr. 5), S. 99—109.

4 Lexer, Matthias (1872): Mittelhochdeutsches Handwörterbuch Bd. 1. 
Leipzig 1872, S. 408.

5 Benecke/Müller/Zarnke: (1854) Mittelhochdeutsches Wörterbuch Bd.  1. 
Leipzig, S. 351—356.



Alle Sprachwissenschaft  ist  Te xtl inguist ik 233

auch nicht — nicht gewohnt, für einen Schuss, der uns auf den Boden 
zwingt, zu danken.

Grund für diese Bedeutungsangaben dürfte unser neuzeitliches 
Verständnis von ‚Dank‘ sein. Wir können geradezu von einem Dank-
‚Skript‘ sprechen, also von einem internalisierten Schema sich wiederho-
lender Abfolgen von Ereignissen im gesellschaftlichen und kommunikati-
ven Leben. Unser Dank-Skript sieht vor, dass ‚Dank‘ immer eine Reaktion 
auf die Handlung einer anderen Person ist, mit der man auf irgendeine 
Weise interagiert hat. Wenn wir aber die Bedeutung eines Wortes wie 
des mhd. Substantivs danc in einer historischen Sprachstufe beschrei-
ben wollen, dann müssen wir es in historischen Texten (auf)suchen, und 
wir müssen das für die Bedeutung zugrunde liegende Skript aus den 
Texten rekonstruieren. Wir müssen vor allem die Texthandlungen bzw. 
die Textverläufe nachzeichnen, wir müssen in diesem Sinne ‚diskursiv‘ 
verfahren.

König Marke im ‚Tristan‘ Gottfrieds von Strassburg ist auf Jagd und 
trifft dabei Tristan, der nach seinem Musikspiel mit höfisch perfekten 
Sitten spricht:

vil schône er gein dem künege neic
und sprach mit süezem munde
vil suoze, als er wol kunde:
„dêus sal roi et sa mehnîe:
künec und sîn massenîe
die gehalte got der guote!“
Marke der wol gemuote
und al sîn ingesinde
die danketen dem kinde
vil tugentlîchen unde wol,
als man dem tugenthaften sol.

	      (Tristan 3256-3266)

Er verneigte sich höflich vor dem 
König
und sprach in lieblichem Ton,
so lieblich wie er es vermochte:
„Gott segne den König und sein 
Gefolge.
Den König und die Seinen
erhalte der gnädige Gott!“
Der vornehme Marke
und sein ganzer Hof
dankten dem Knaben
sehr freundlich,
wie sich dies einem freundlichen

    Menschen gegenüber schickt.

Tristan verhält sich hier geradezu höfisch vollkommen: Er grüßt nicht 
den König direkt, in dem er ihn anspricht, sondern der König wird in 
der dritten (grammatischen) Person in einen Wunsch an Gott eingefügt, 
wobei er  — hier charakterisiert der Erzähler sehr deutlich  — mit süe-
zem munde vil suoze spricht; Tristan beginnt dabei auf Französisch, der 
Sprache der Courtoisie schlechthin, und wiederholt dann das Ganze 
auf Deutsch, wodurch der Wunsch sprachlich variiert und verdoppelt 
wird. Da der Wunsch Marke und dessen Hof enthält, danken Marke und 
der ganze Hof, wobei Vers 3264, ein Modalsatz, auf die gesellschaftliche 
Verpflichtung hinweist. Zusammengefasst: Man dankt dafür, dass sich ein 



Norbert Richard Wolf234

anderer vor allem sprachlich höfisch-normgerecht verhält. In anderen 
Textsorten, auch des Mittelhochdeutschen, haben Wörter oft eine ganz 
andere Bedeutung als in der höfischen Literatur.

Das Dank-Skript der höfischen Literatur ist innerhalb der kulturellen 
Gruppe der Ritter festgelegt; daraus resultieren einerseits eine Reihe von 
gesellschaftlichen Normen und andererseits spezielle Wortbedeutungen, 
die uns heute oft ideologisch geprägt vorkommen. Auf diese Weise wird 
eine Textsorte konstituiert, die sich dann wieder in unterschiedlichen 
Gattungen realisieren kann.

Es wäre ein Leichtes, noch weitere Beispiele für die These, dass alle 
Sprachwissenschaft Textlinguistik ist, beizubringen. Alles, was Sprache 
ist, und alles, was mit Sprache zusammenhängt, dient dem sprechen-
den Menschen, der der Texte zur Schaffung seiner Welten und zur 
Bewältigung dieser Welten bedarf.



Н. С. Бабенко
(Институт языкознания РАН)

Textsortenlinguistik vs лингвистическое 
жанроведение1

Уникальный характер научной ситуации, сложившейся в пос-
ледние 20 лет, заключается в сосуществовании двух национальных 
школ — немецкой и русской — изучения текстов как жанровых форм, 
которые «обслуживают» любую языковую коммуникацию. Базовыми 
понятиями выступают соответственно немецкий термин Textsorte и 
русский термин жанр/тип текста, используемые по отношению к лю-
бому тексту вне зависимости от его принадлежности к бытовой, спе-
циальной, научной и другим сферам использования языка.

Немецкий термин Textsorte по своей сути и смыслу наибо-
лее полно соответствует «речевым жанрам/жанрам речи» Бахтина. 
Терминологические расхождения в данном случае не принципиаль-
ны, они лишь указывают на то обстоятельство, что «жанр» относится к 
одному из наиболее важных понятий культуры и потому не специали-
зирован; а «сорт» в немецкой терминологии обнаруживает очевидную 
связь с потребительской сферой (ср. Käsesorte, Biersorte, Geprächssorte, 
Textsorte), его внутренняя форма достаточно прозрачна и проста, та-
кой термин обладает высокой степенью однозначности и специали-
зированности, что вместе с тем не снимает сложности проблематики, 
сложившейся в последние десятилетия в рамках отечественного лин-
гвистического жанроведения и немецкой Textsortenlinguistik.

В современной научной парадигме лингвистики эти направления 
представляют собой две довольно четко выраженные национальные 
школы гуманитарного знания, каждая из которых представлена боль-
шим количеством теоретических и эмпирических работ, посвящен-

1 Данная статья продолжает тему сравнительного описания развития лин-
гвистики в Германии и России, предложенную К. А. Филипповым в его докла-
де на 4-м съезде Российского союза германистов 2006 г. в Санкт-Петербурге; 
см.: Филиппов К.  А. Лингвистика текста в Германии и России: к вопросу о 
центре и периферии лингвистических изысканий // Русская германистика: 
Ежегодник Российского Союза германистов. Т. 4. М., 2008.



Н. С. Бабенко236

ных жанровым формам текстов и проблемам их изучения с позиций 
лингвистики1.

I
Немецкая Textsortenlinguistik и русское «лингвистическое жанро-

ведение» — не тождественные направления, как не тождественны ис-
токи их возникновения и формирования, но между ними существует 
много пересечений, которые позволяют развивать теорию жанров как 
составную часть общей теории текста. При этом роль немецкоязычно-
го и русскоязычного жанроведения в системе лингвистических зна-
ний оказывается очень существенной при сравнении с другими наци-
ональными школами лингвистики.

Хронологически русское лингвистическое жанроведение, вос-
ходящее к идеям речевых жанров Бахтина 1950-х годов, пред-
шествует немецкой жанроориентированной лингвистике текста 
(Textsortenlinguistik), появившейся в 70-е годы2. 

В силу разного рода обстоятельств немецкое жанроведение сразу 
же выступило очень решительно и вовлекло в свой круг много ис-
следователей3. Напротив, жанровая концепция текста Бахтина нахо-
дилась долгие годы в забвении, оказавшись в тени функциональной 
стилистики, которую Бахтин оспаривал как учение, не вполне адек-
ватное по отношению к реальностям живого использования языка. 

1 Ср. работы обобщающего характера, которые появились в немец-
ком и русском жанроведении почти синхронно; ср.: Adamzik  К. Textsorten-
Textsortentypologie. Eine kommentierte Bibliographie. Münster, 1995; 
Дементьев В. В. Изучение речевых жанров. Обзор работ в современной русис-
тике // ВЯ. 1997. № 1; Федосюк М. Ю. Нерешенные вопросы теории речевых 
жанров // ВЯ. 1997. № 5 и др.

2 Немецкая лингвистика не была знакома с идеями Бахтина; перевод его 
книги «Эстетика словесного творчества» появился в Западной Германии в 
1979 году, когда в бывшей ГДР господствовала функциональная стилистика 
в довольно сильно идеологизированном варианте. Повторный перевод ста-
тьи «Проблема речевых жанров» на немецкий язык появился в 2004 году 
под названием «Das Problem der sprachlichen Gattungen». К этому времени 
немецкая лингвистика текста прошла свой особый путь, и публикация статьи 
Бахтина стала фактом скорее историографическим, чем собственно научным. 
При переводе на немецкий язык работы Бахтина «Проблема речевых жан-
ров» был использован буквальный термин Gattung (англ. speech genres ‘жанр’) 
для более точной передачи исходного бахтинского понятия; см.: Bachtin M. 
Das Problem der sprachlichen Gattungen // Die Aktualität des Verdrängten. 
Studien zur Geschichte der Sprachwissenschaft im 20. Jahrhundert. Heidelberg, 
2004. S. 473—484. Ср. также другие переводческие версии для русск. «линг-
вистическое жанроведение» — Genreforschung; Деннингхаус С. Теория рече-
вых жанров М. М. Бахтина в тени прагмалингвистики // Жанры речи. Вып. 3. 
Саратов, 2002. 

3 См. очерк развития жанроведения как лингвистической дисциплины 
в Германии в работе: Adamzik  K. Einleitung // Adamzik  К. Textsorten-Textsor
tentypologie. Eine kommentierte Bibliographie. 



Textsortenlinguistik vs лингвистическое жанроведение 237

Его концепция речевых жанров1 по сути выросла из критики теории 
функциональных стилей, и в 50-е годы идея Бахтина воспринималась 
как учение, неприемлемое и несвоевременное на фоне блестящих об-
разцов лингвистического анализа в русле функциональной стилисти-
ки. Бахтин же считал функциональные стили мало обоснованной абс-
тракцией, в которой понятия «функция» и «стиль» имеют разное ка-
тегориальное наполнение и критерии выделения. Функциональные 
стили он называл «языковыми стилями», относящимися к системе 
языка. Если концепцию Бахтина рассматривать в контексте научной 
ситуации, сложившейся в лингвистике 50-х годов, то ее положения 
очень четко коррелируют с задачами изучения языка в его реальном 
функционировании, т.  е. в реальности вербального взаимодействия 
людей — носителей языка. Функциональная стилистика в своей ме-
тодологической основе фактически уводила от изучения реальных 
процессов функционирования языка в разнообразии его связей с вне-
шними условиями бытования; в то же время она оказывалась и на-
иболее уязвимой с точки зрения описания языка как функционально 
дифференцированной системы.

Бахтин рассматривал теорию речевых жанров как описание «грам-
матики коммуникации», понимаемой в широком смысле как системы, 
состоящей из множества элементов (жанров), подчиненных опреде-
ленным правилам построения речи (в том числе и как инструмент ли-
тературоведческого анализа). «Грамматика речи», обеспечивающая 
своими правилами целенаправленное понимание, отличается от чис-
той грамматики языка, описывающей правила структурного оформ-
ления речи. 

Следует отметить, что в русской филологической школе всегда при-
сутствовало понимание важности изучения жанровых аспектов язы-
ковых явлений для более полного представления о языке (ср. работы 
В. В. Виноградова, который благодаря тонким жанрово-стилистиче
ским подходам блестяще соединял лингвистику с литературоведени-
ем). Но обращение к жанрово-стилистическим признакам языковых 

1 Предпринятый Бахтиным перенос термина «жанр» из литературоведе-
ния в лингвистику представляет собой один из фактов обмена в области гу-
манитарных знаний: в последние годы в литературоведении вполне привыч-
ным стало лингвистическое понятие «текст» наряду с традиционным наиме-
нованием «произведение». Бахтинский термин «речевой жанр» был одной из 
попыток обозначить некий новый объект для целой области гуманитарных 
знаний; его появление отражало тенденцию выделить «новую реальность, 
новый конструкт, новую абстракцию» (cм. Кубрякова Е. С. О тексте и крите-
риях его определения // Кубрякова Е. С. Язык и знание. М., 2004. С. 507), ко-
торая может быть полезной для ухода от устоявшихся схем и положений. И 
действительно, связанные с «речевыми жанрами» идеи Бахтина открыли пе-
ред лингвистами необъятное поле деятельности. Но задача оказалась слиш-
ком велика: «речь идет, в сущности, об описаниях в единых концептуаль-
ных рамках всех дискурсов, всего разнообразия форм коммуникации»; см.: 
Степанов А. Д. Проблемы коммуникации у Чехова. М., 2005. С. 24.



Н. С. Бабенко238

средств носило по преимуществу подчиненный характер, т. е. служи-
ло своего рода экстралингвистической надстройкой в русле функци-
ональной стилистики, которая определяла границы дифференциро-
ванного подхода к языку в его реальной речевой вариативности, в 
том числе и жанровой.

В концепции функциональной стилистики Э.  Ризель, которая 
была хорошо известна немецким лингвистам в обеих частях прежней 
Германии, впервые соединились элементы русской филологической 
традиции с идеями немецкой жанроориентированной лингвисти-
ки текста. Прямым свидетельством тому является статья Э.  Ризель 
1975 года («К вопросу об иерархии стилистических систем и основных 
текстологических единиц»), опубликованная в журнале «Иностранные 
языки в школе», где впервые появляется термин, ставший доминан-
той современного немецкого жанроведения — Textsorte, и предпри-
нимается попытка найти ему место в иерархии стилистических сис-
тем. В концепции Э. Ризель жанр текста занимает самый нижний, 3-й 
уровень иерархии1. Но эта ранняя работа не получила широкого от-
клика, а суждения автора об объеме понятия Textsorten и его опера-
циональном характере оказались в то время еще невостребованными; 
напротив, в обзоре Е. И. Шендельс 1985 года2, посвященном разви-
тию грамматики текста за рубежом, немецкая теория жанров текста 
довольно определенно критиковалась как несостоятельная и несколь-
ко надуманная. 

Отечественными германистами до сих пор не забыта монография 
М. Гвенцадзе3, вышедшая в 1986 году в Тбилиси и посвященная типо-
логии текстов, частично с опорой на немецкую теорию жанров текста. 
По сути, это было первое монографическое исследование, выполнен-
ное на русском языке в русле жанроведения как нового направления 
в теории текста.

Немецкий термин Тextsorte, да и сама идея изучения языковой 
коммуникации как жанрового (типового) явления не находила вплоть 
до 1990-х годов определенного отклика в отечественной лингвистике. 
В начале 90-х годов А. Д. Швейцер4 в своих работах снова напомнил, 
сославшись на опыт немецкоязычного жанроведения, о существова-
нии в иерархии стилистических систем уровня, который связан с жан-
ровыми характеристиками текста. 

1 Подробнее см.: Бабенко Н. С. Функциональный стиль как лингвистиче
ский объект в прошлом и настоящем (в печати).

2 Шендельс Е. И. Некоторые проблемы грамматики текста // Современные 
зарубежные грамматические теории: Сб. научно-аналитических обзоров. М., 
1985.

3 Гвенцадзе  М.  А. Коммуникативная лингвистика и типология текста. 
Тбилиси, 1986.

4 Швейцер  А.  Д. Контрастивная стилистика. Газетно-публицистический 
стиль в английском и русском языках. М., 1993.



Textsortenlinguistik vs лингвистическое жанроведение 239

Следующим этапом в развитии этой проблематики стала посмерт-
ная книга В. Г. Адмони1 1994 года. В ней автор многочисленных тру-
дов по грамматике предложил довольно оригинальное видение про-
блематики, связанной с понятием жанр текста (Textsorte), которая к 
тому времени оформилась в германистике в самостоятельную дисцип-
лину синхронного и диахронного профиля.

В отечественной лингвистике одна из основных проблем, относя-
щихся к теории текста, заключалась в том, чтобы признать (вслед за 
Бахтиным) жанровый уровень базовым в процессе коммуникации и 
разработать систему доказательств для теоретического обоснования со-
вершенно очевидного феномена — жанровой природы любого текста.

Это вовсе не отменяло значения функциональной стилистики, но 
лишь расставляло иные акценты в изучении феноменов, которые ука-
зывают на изначально жанровую природу функционирования языка 
в процессах коммуникации.

Предметом исследования в отечественном жанроведении являет-
ся, по преимуществу, современная русская речь, где «речь» понимает-
ся как письменная, так и устная (С. 49). Главная задача — описание 
формальных и содержательных характеристик жанров, а также уста-
новление парадигматических связей между жанрами и синтагмати-
ческих связей между высказываниями, принадлежащими к разным 
жанрам, в текстах живой речи2.

Обращает на себя внимание современная психолингвистическая 
трактовка природы жанров речи, которая также восходит к концеп-
ции речевых жанров М. Бахтина: можно великолепно владеть языком 
и чувствовать себя беспомощным из-за невладения теми или иными 
жанрами. Они «для говорящего индивидуума …имеют нормативное 
значение, не создаются им, а даны ему»; «Речевые жанры даны нам 
почти так же, как дан родной язык… Научиться говорить — значит 
научиться строить высказывания»; «Речевая воля говорящего осущест-
вляется прежде всего в выборе определенного речевого жанра»3. В 
современной теории жанров речи эта идея подвергается модерниза-
ции через изучение «жанрового сознания» в тесной связи с фреймами, 
к которым подводятся речевые жанры как «вербально-знаковое офор-
мление типических ситуаций социального взаимодействия людей»4. 

Немецкое жанроведение по своим задачам в большей степени свя-
зано с теорией текста как категорией коммуникации во всем разнооб-
разии форм ее проявления — устной и письменной, монологической 
и диалогической, индивидуальной и коллективной, частной и офи-

1 Адмони В. Г. Система форм речевого высказывания. СПб., 1994.
2 Степанов А. Д. Указ. соч. С. 45.
3 Цитация высказываний М. Бахтина дана по: Алпатов В. М. Волошинов, 

Бахтин и лингвистика. М., 2002. С. 100.
4 Ср.: Седов К. Ф. Дискурс и личность. М., 2004. С. 70, а также: Степанов А. Д. 

Указ. соч. С. 38.



Н. С. Бабенко240

циальной и т. д. С позиций жанроведения изучаются самые разные 
по своему назначению тексты, в том числе и такие, которые рань-
ше не считались культурно значимыми, например, так называемые 
Gebrauchstexte (утилитарные, или потребительские тексты, обслужи-
вающие повседневную жизнь людей), к которым относятся прогно-
зы погоды, аннотации к лекарственным препаратам / (лекарствам), 
объявления, тексты на продуктовых упаковках и т. д. Немецкое жан-
роведение обретает все более прочный статус как теоретическое зна-
ние о жанровой природе любого дискурса: «Diskurse entscheiden als 
Paradigmen kommunikativen Handelns, innerhalb derer konkrete Texte, 
aber auch Textsorten entstehen, über den Sinn, Wahrheit, Richtigkeit oder 
Wert von Äusserungsformen und — inhalten…» Дискурсы как парадигмы 
коммуникативных действий, в рамках которых происходит порождение 
конкретных текстов, а также жанров текста, определяют смысл, истин-
ность, правильность и ценность формы и содержания высказывания1. 

II
Жанроориентированная лингвистика накопила в последние годы 

довольно большой исследовательский опыт, который важен для ти-
пологических построений, а также для прикладных целей, например, 
для преподавания родного и иностранного языка. Этот опыт позво-
ляет расширять теоретическую базу лингвистического жанроведения 
и уточнять некоторые моменты понимания категории «жанр» в об-
щей теории текста.

Лингвисты говорят о существовании определенной аналогии тек-
стов и слов, интуитивного родства этих разноуровневых явлений: 
текст принадлежит к наиболее очевидным реальностям языка, как и 
слова, а способы интуитивного выделения текста не менее укоренены 
в сознании современного человека, чем способы отграничения и вы-
деления слова2. Если продолжить аналогию текстов и слов, то вполне 
приемлемым может оказаться утверждение об изоморфности жанров 
текста частям речи: подобно частеречной классификации слов именно 
жанры являются для текстов категориальным основанием их вхожде-
ния в классы коммуникативных образований. 

Жанр объединяет тексты с общим содержанием и некоторыми об-
щими особенностями формальной организации. Тем самым жанры — 
«это более или менее стандартизованные и имеющие общую направлен-
ность разновидности устной и письменной коммуникации»3. Понятие 

1 Kusse  H. Diskurs und Metadiskurs als linguistische Objekte. Theoterische 
Bemerkungen zu den Begriffen // Массовая культура на рубеже XX—XXI ве-
ков: Человек и его дискурс. М., 2003. С. 67.

2 Кубрякова Е. С. Указ. соч. С. 511.
3 Семенюк Н. Н. К вопросу о соотношении стилистики и лингвистики тек-

ста (разграничение аспектов изучения) // Теория и история германских и ро-
манских языков в высшей школе России. Калуга, 1998.



Textsortenlinguistik vs лингвистическое жанроведение 241

жанра стало в лингвистике текста инструментом описания текстов по 
определенным параметрам для получения более полного представле-
ния о типовых формах коммуникативной деятельности, границах ее 
варьирования и вхождении в дискурсивные пространства. 

Если считать, что смыслы, реализуемые в тексте через его кон
ституенты (простые, сложные предложения, сверхфразовые единства), 
определяются не внутриязыковыми правилами, а условиями комму-
никации, среди которых главенствующая роль принадлежит избран-
ной создателем текста стратегии сообщения содержания1, то одной 
из таких обязательных стратегий следует признать стратегию выбора 
жанра.

Общим свойством коммуникативных образований считается невоз-
можность инвентаризовать их структуры, поскольку они относятся не 
к устройству языка, а к сфере функционирования его единиц2. Вместе 
с тем текст нередко рассматривается не только как единица речи, но и 
языка. Такое представление о текстах реализовано в «Немецкой грам-
матике» У.  Энгеля3, которая начинается с предъявления жанровых 
характеристик текста — высшей страты грамматической организации 
языка как системы4. 

Жанры текста обладают для носителей языка реальностью. 
Возможность их точной идентификации в коммуникации довольно 
велика, а реальность ошибки (когда, например, совет может быть при-
нят за просьбу или приказ)5 только усиливает аргументацию в пользу 
того, что жанровые свойства текстов обладают, может быть, первич-
ной коммуникативной значимостью, они проявляются и осознаются 
среди других его признаков особенно отчетливо. Именно жанровый 
критерий лежит в основе различий в коммуникативном поведении 
представителей разных культур.

Жанр представляет собой не внешнее по отношению к тексту свой
ство классификационного порядка, а выступает сущностной характе-
ристикой текста в его коммуникативном назначении. Какая коммуни-
кативная задача решается данным текстом, в самом общем, первич-
ном смысле, определяется жанром6, и отношения «жанр — текст» но-

1 Абрамов Б. А. Предложение и текст // Абрамов Б. А. Избранные работы по 
немецкой грамматике и общим проблемам языкознания. М., 2003. С. 332.

2 Там же. С. 333.
3 Engel U. Deutsche Grammatik. Tübingen, 1988.
4 Примечательно, что не претендующая на систематизацию общая карти-

на жанров текста (Textsorten) начинается с описания интервью как наиболее 
отчетливой и в некотором роде идеальной жанровой формы современных 
СМИ, сочетающей признаки диалогичности (устности, спонтанности) и мо-
нологичности (подготовленности, обработанности); см.: Engel U. Op. cit.

5 Шмелева  Н. Я., Шмелев А. Д. Русский анекдот: текст и речевой жанр. М., 
2002. С. 18.

6 Ср.: «…один и тот же текст может использоваться в составе различных 
речевых жанров. В то же время важно подчеркнуть, что мы идентифицируем 



Н. С. Бабенко242

сят челночный характер: обе категории предопределяют друг друга, 
они реальны и естественны, существуют в сознании носителей языка. 
Текст можно изучать как воплощение жанровых свойств, а жанр — 
как обязательное условие реализации текста. В первом случае жанро-
вые свойства текста реконструируются из него самого, во втором — 
жанровые свойства проецируются на текст. Жанр реализуется в тек-
сте при наличии в нем определенных условий и ограничений. Жанр 
и текст соединяются в единое целое как предпосылка осуществления 
коммуникативной деятельности, что относится в равной степени и к 
текстам минимальных размеров, например, предостережение, так и 
крупных и сверхкрупных жанровых форм. 

Парадоксальным представляется тот факт, что в существующих оп-
ределениях текста, среди которых до сих пор нет общепризнанно-
го1, отсутствуют параметры, напрямую связывающие текст с жанром2. 
Жанровые характеристики текста считаются очевидными, а потому 
данный признак, как правило, не выделяется специально: он импли-
цируется как величина, имеющая отношение прежде всего к стилис-
тике (ср. риторику и ее учение о жанрах, входящих в систему трех 
стилей). 

Жанр все определеннее выводится из сферы функциональной сти-
листики и рассматривается как признак текста, указывающий на его 
типовые параметры. Жанр все отчетливее осознается в лингвистике 
конституирующим текст критерием, который имеет отношение не 
только к классификации текстов как продуктов коммуникативной де-
ятельности, но и к характеристике текстов как категории, содержа-
щей информацию о типовых формах коммуникативного поведения и 
строении дискурсов. Чтобы стать коммуникативной единицей, текст 
должен (как правило) «предъявить» свои «жанровые амбиции», т. е. 
сигнализировать через совокупность профильных признаков о своем 
конкретном назначении в акте коммуникации.

Жанр обеспечивает тексту завершенность формы при реализации 
его коммуникативного назначения; он представлен уже на этапе фор-
мирования цели создания текста, его общего замысла и далее через 
много других этапов обнаруживает себя в эффектах воздействия на 
адресата (ср. анекдот как идеальный текст, реализующий стандарт-
ные критерии, определяющие текст в лингвистике текста3).

речевой жанр именно на основе признаков используемого в его составе тек-
ста; поэтому, чтобы понять специфику того или иного речевого жанра, необ-
ходимо определить, какие ограничения накладываются на тексты, способные 
использоваться при реализации этого жанра». — Шмелева Н. Я., Шмелев А. Д. 
Указ. соч. С. 9.

1 Кубрякова Е. С. Указ. соч. С. 510.
2 Ср.: Brauchen wir einen neuen Textbegriff? Antworten auf eine Preisfrage. 

Frankfurt a. 2002.
3 Шмелева Н. Я., Шмелев А. Д. Указ. соч.



Textsortenlinguistik vs лингвистическое жанроведение 243

Жанр — это особый сигнал о заложенной в тексте модели менталь-
ного и коммуникативного поведения; он интерпретируется как яв-
ление, имеющее знаковую природу. Взаимодействие означающего и 
означаемого в жанре как знаковом образовании носит гораздо более 
сложный характер, чем это имеет место между составляющими язы-
кового знака, рассматриваемого на уровне слова, предложения и текс-
та. Знаковое своеобразие жанра текста (и для литературоведческого, и 
для лингвистического понимания) заключается в связи жанров с моде-
лями коммуникативных действий, детерминированных с точки зрения 
культурно-исторических процессов развития языковых социумов1.

Представление о жанрах текста как моделях коммуникативного по-
ведения стало одним из ведущих теоретических постулатов лингви
стического жанроведения, которое все определеннее заявляет о себе 
как самостоятельной дисциплине, развиваясь параллельно в отече
ственном и немецкоязычном языкознании. И хотя эта дисциплина на-
ходится на начальном этапе своего развития, все же некоторые идеи 
представляются продуктивными для теории лингвистики текста. 

Так, в лингвистике текста уже давно разработаны критерии, оп-
ределяющие текст  — критерии текстуальности. Наибольшее при-
знание получила система критериев, включающая семь пунктов2. 
Обязательными свойствами текста в этой системе признаков счита-
ются: когезия, когерентность, интенциональность, приемлемость 
(acceptability, нем. Akzeptabilität)3, информативность, ситуативность, 
интертекстуальность. Перечисленные признаки не являются рав-
ноценными, и наиболее высокой степенью обобщенности облада-
ют первые два4, в то время как пять других признаков характеризу-

1 Мысль о возможности возведения жанров (художественных) текстов к 
моделям как теоретическим конструктам — носителям типических, абстракт
ных признаков, свойственных некоторому множеству объектов, выражена в 
работе А.  Ф.  Лосева, посвященной систематизации общих признаков (пер-
вичных моделей) художественных стилей: «…каждый жанр развивается со-
гласно своей модели в очень ощутительном виде». См.: Лосев А. Ф. Примерная 
классификация первичных моделей художественного стиля // Collegium. № 2. 
Киев, 1993. С. 9.

2 Beaugrande R.-A. de., Dressler W. Einführung in die Textlinguistik. Tübingen, 
1981.

3 Признак приемлемости, заимствованный, как и интенциональность, из 
теории речевых актов, остается в русскоязычной интерпретации не вполне 
адаптированным: если по отношению ко всем перечисленным признакам су-
ществует понятийный параллелизм, то в случае с термином «Аkzeptabilität» 
до сих пор нет единства в его толковании: «приемлемость» (Шендельс Е. И. 
Указ. соч. С.  35), «воспринимаемость» (Филиппов К. А. Лингвистика текста: 
Курс лекций. СПб., 2003. С. 119), «готовность слушающего принять и понять 
текст» (Шмелева Н. Я., Шмелев А. Д. Указ. соч. С. 26), «горизонт ожидания слу-
шающего» (Степанов А. Д. Указ. соч. С. 38). 

4 Vater H. Einführung in die Textlinguistik: Struktur, Thema und Referenz in 
Texten. München, 1992. 



Н. С. Бабенко244

ют отдельные стороны текста как функционально-коммуникативное 
образование. По существу, совокупность этих свойств текста своди-
ма к признаку, который можно определить как «жанровость текста». 
Подобно когерентности и когезии, он обладает высокой степенью 
обобщения и целиком покрывает свойства текста, связанные с его со-
циально, функционально и коммуникативно ориентированными ха-
рактеристиками. Ибо жанровая принадлежность — жанровость тек-
ста (Textsortenbezogenheit) — не внешний, не просто обязательный, а 
сущностный признак текста, указывающий на его интенциональность, 
акцептабельность, уровень информативности, ситуативную обуслов-
ленность и включенность в интертекстуальные связи с другими тек-
стами. Еще одним крупным признаком текста, на который все чаще 
указывается в работах по жанроведению, выступает признак, обозна-
чаемый немецким термином Kulturalität (культурная соотнесенность 
текста)1. При таком подходе система признаков текста обретает впол-
не объяснимые и обозримые черты; каждый из этих признаков имеет 
свое внутреннее содержание, которое является непременным услови-
ем существования текста.

Таким образом, современное лингвистическое жанроведение в 
его национальных вариантах тесно связано с изучением самых раз-
ных аспектов коммуникативной деятельности. Через германистику 
транслируется довольно большой пласт знаний, которые имеют непо
средственное отношение к описанию жанровых характеристик текс-
та. К тому же данное направление, вопреки прогнозам, все больше ук-
репляется, а изучение жанров становится, по мнению В. Хайнемана, 
центральной проблемой современной лингвистики текста2.

Zusammenfassung

Textsortenlinguistik in Deutschland und in Russland
Zum Hauptanliegen des Artikels gehört der Vergleich von zwei nationalen 

Schulen der Erforschung von Texten als Träger der textsortenspezifischen 
Merkmale. In Betracht kommen einige historiographische Fragestellungen, 
die mit der Entwicklung der Textsortenproblematik in zwei Ländern ver-
bunden sind, sowie theoretische Ansätze, die Textsortenlinguistik als wich-
tigsten Bestandteil der modernen Textlinguistik anzusehen.

1 Fix U. Die erklärende Kraft von Textsorten. Textsortenbeschreibung als Zugang 
zu mehrfach strukturiertem — auch kulturellem — Wissen über Texte // Linguistica 
XXXVIII, 1.Textsorten in der interkulturellen Kommunikation. 1998.

2 Heinemann  W. Textsorten. Zur Diskussion um Basisklassen des Kommuni
zierens. Rückschau und Ausblick // Textsorten. Reflexionen und Analysen. Bd. I. 
Tübingen, 2000.



Е. А. Гончарова
(Российский государственный педагогический университет 

им. А. И. Герцена, С.-Петербург)

Дискурсивные параметры интерпретации 
литературного текста

Последние десятилетия прошедшего столетия и начало текущего 
отмечены для гуманитарных наук в целом, с одной стороны, диффе-
ренциацией научного знания о человеке и появлением новых специ-
ализированных областей внутри него, а с другой — все более «орга-
ничной», все более «плотной», как пишет А. С. Бушмин1, интеграцией 
гуманитарных наук. В лингвистике происходит определенная «рефи-
лологизация», т. е. вновь нарастает тенденция к изучению языковых 
явлений и образований, в первую очередь текстов, не только в их чис-
то «инструментальной» проекции, но и во взаимоотношениях с «вне-
шними структурами» (по Ю. М. Лотману), и здесь в первую очередь с 
человеком, создающим и воспринимающим тексты. 

Тексты, которые становятся с помощью языка культурно-обще-
ственным достоянием, рассматриваются при этом как сопровожде-
ние и следствие определенных культурно- и социально-исторических 
процессов, как синтез отражения и самовыражения активных субъ-
ектов, доводимый с помощью языка до других активных субъектов, 
которые воспринимают и интерпретируют речемыслительный про-
дукт «Другого», как бы возвращая его в последующем в мир в сво-
их собственных мыслях, поступках и настроениях. Лингвистические 
исследования текста, в том числе и текста литературного, все больше 
начинают выходить за границы автономной самоценности, знаково 
определенной «конечности» и «завершенности» текстовой структуры, 
подходят к нему как к выражению неких «эпистемологических струк-
тур» (по М. Фуко), неких «изменчивых» — в зависимости от научно-
го толкования текста с позиции создающего или воспринимающего и 
интерпретирующего субъекта — «картин» об изменчивых свойствах 
мира, возникающих на пересечении собственно лингвистических и 

1 Бушмин А. С. О научных связях литературоведения // Взаимодействие 
наук при изучении литературы. Л., 1981. С. 5.



Е. А. Гончарова246

экстралингвистических факторов, которые сопровождают процесс 
порождения, понимания и интерпретации текста. 

На этом фоне в постмодернистской исследовательской парадигме 
все более широко стало использоваться в качестве концептуального 
выражение «Мир как Текст», подразумевающее, что мир, созданный 
автором, и реальность, не зависящая от него, постепенно «перетека-
ют» друг в друга, что границы между «действительностью» и «вымыс-
лом», между реальностью объективной и художественной, размыты. В 
подобных концепциях значение «текста» получает «созданный авто-
ром мир», а действительность рассматривается как «материал».

Для лингвиста-интерпретатора художественного текста несколько 
меняется терминологическое содержание, а главное, смысловой объ-
ем и самого понятия «текст», и того, что литературоведы называют 
материалом. Его «материалом» является прежде всего язык, с помо-
щью которого созданный автором художественный мир приобрета-
ет знаковую определенность медиума в общении создателя текста, с 
одной стороны, с миром реальной действительности, а с другой — с 
читателем, который принадлежит этому реальному миру и в то же 
время присутствует в поэтическом тексте как имплицитный (а иногда 
и выраженный специальными языковыми единицами) компонент его 
структуры.

Участвуя в создании художественного мира литературного текс-
та и претерпевая при этом определенные изменения в смысловом и 
функциональном статусе своих строевых элементов, язык тем самым 
становится и имманентной частью этого художественного мира, так 
как, выходя из структуры текста и переставая быть его компонентами, 
языковые единицы утрачивают свой поэтический смысл «текстослов» 
и «текстопредложений» в «реальной действительности» языка. Таким 
образом, две формы существования языка — 1) его «естественная ре-
альность» и 2) «поэтическое состояние» в литературном тексте — со-
здают в когнитивно-продуктивной деятельности автора текста и ког-
нитивно-рецептивной деятельности его читателя прагматическое 
«напряжение», лежащее в основе происходящей между ними литера-
турной коммуникации и определяющее положение «текста в мире».

Исходя из рассмотрения языка в качестве материала, «опредмечи-
вающего» вымышленный мир автора, лингвист должен при интер-
претации литературного текста учитывать далее две стороны значе-
ния для автора и читателя языковых единиц как элементов структу-
ры текста. Язык является в тексте одновременно 1) формой познания 
и литературного изображения и 2) предметом познания и отображе-
ния. В качестве элементов формы познания и литературного изобра-
жения все без исключения языковые единицы, образующие тексто-
вую структуру, участвуют в создании неких художественных смыслов, 
то есть выступают в поэтической функции и приобретают в «мире тек-
ста» значение эстетических феноменов. А с другой стороны, исполь-
зуя в своем произведении определенные явления языка и речи для 



Дискурсивные параметры интерпретации литературного текста 247

выражения художественных смыслов, автор творчески овладевает 
разнообразными «реальными» формами бытия языка в мире и (созна-
тельно или бессознательно) отражает тем самым степень своего вла-
дения этими формами и свое отношение к ним. Язык, таким образом, 
становится для автора любого литературного текста и предметом отоб-
ражения. 

Читатель, в свою очередь, воспринимает языковые элементы тек-
стовой структуры в том или ином коммуникативно-прагматическом 
объеме (зависящем от его языковой компетентности и речевой куль-
туры) и как 1) прагматические фокусы текста и составляющие его 
художественного/-ых смысла/-ов, и как 2) некий речевой комплекс, 
отражающий «объективное» состояние языка в определенный куль-
турно-исторический период. Для него значительные литературные 
произведения служат неким литературно-речевым образцом, и даже 
поразившие его отклонения от узуальной нормы он реализует затем 
в собственной речевой деятельности. Таким образом, через двунап-
равленное «переливание» языка: из реальной действительности в эс-
тетическую и затем в преобразованном виде обратно, — происходит 
взаимообогащение «мира текста» и «текста мира». 

Не углубляясь специально в освещение этого вопроса, упомянем 
лишь такие общеизвестные факты влияния на развитие и становле-
ние немецкого узуса как его насыщение эмоционально-экспрессив-
ной лексикой ментально-чувственной сферы, пришедшей из лирики 
поэтов барокко, или диалектно окрашенной и обиходно-разговор-
ной лексикой из романов Гриммельсхаузена, далее, «динамическое» 
обогащение глаголов и образованных от них причастий с помощью 
словосложения и префиксации, а также более интенсивную субстан-
тивацию причастий, начатую Клопштоком и продолженную поэтами 
Штурма и Дранга, Гельдерлином и др.1 

Язык как форму поэтического познания и эстетического общения 
между создателем текста и читателем можно считать и той стороной 
текстовой структуры, которая обеспечивает синергизм всех осталь-
ных ее элементов, т. е. совместное действие, характеризующееся тем, 
что это действие превышает действие, оказываемое каждым элемен-
том в отдельности в общем смысле литературного произведения. 
Ведь любая из составляющих композиции литературного текста, как 
и его общий «художественный» смысл, вырастающий из взаимодей
ствия этих составляющих, не имеют иного способа для своей «актуа-
лизации» как только через язык, который «цементирует» отдельные 
части текста в единое поэтическое произведение. Сошлемся здесь на 
слова В. Кайзера, который пишет: «Ein Kunstwerk ist kein räumliches 
Gebilde, an dem man verschiedene Seiten getrennt untersuchen kann, 
sondern eine Ganzheit, in der alle Schichten, die die Betrachtung sondern 

1 См. об этом с примерами: Geschichte der deutschen Sprache / Hrsg. von 
W. Schmidt. Berlin, 1984. S. 108 ff.



Е. А. Гончарова248

kann, letztlich aufeinander bezogen sind und zusammen wirken. [...] Es ist 
nicht ungefährlich, die Ideen eines Werkes auf die Koordinationssysteme 
der Weltanschauung des Dichters, des Geistes der Epoche oder der 
Struktur des objektiven Geistes zu beziehen, in der Meinung, nur so 
zu einer Orientierung zu kommen. [...] Der Gehalt gehört völlig in die 
Gegenständlichkeit des Werkes [...]. Die Untersuchung des Gehalts hat 
sich deshalb zunächst an der Struktur des Werkes zu orientieren, an der 
Struktur der Welt, die in dem Werk lebendig geworden ist»1. 

«Оживает» же сложный мир литературного произведения через 
язык, вынужденный, однако, в свою очередь модифицироваться, бу-
дучи «организованным» в некую структуру, внутри которой взаимо-
действуют между собой многообразные и многоуровневые текстовые 
элементы. В силу этого литературный текст как научный объект, и в 
частности как объект лингвистики, все более становится лишь частью, 
или одной из позиций, в «транстекстуальных» по своей сущности, но 
осуществляющихся в форме текстов, общих процессах познания и об-
щения людей. Его когнитивная и коммуникативно-прагматическая 
значимость определяются не в последнюю очередь именно этой его 
позицией, формами взаимодействия с подобными и противополож-
ными ему речевыми произведениями, участвующими в процессах 
познания и коммуникации. 

При этом, по справедливому замечанию Ю. М. Лотмана, в любом 
литературном тексте как некой речевой структуре действуют две про-
тивоположных тенденции: 1) стремление к автономности, завершен-
ности, самоценности и, одновременно с этим, 2) «открытость» к взаи-
модействию с другими текстами (причем не только литературными), 
реализуемая в коммуникации. Вероятно, «сложное взаимное напряже-
ние» этих двух тенденций, о котором говорит Ю. М. Лотман2, можно 
считать одной из компонент «батизматического», или глубинного, на-
пряжения художественно-литературных текстовых структур, которое 
называет и описывает в своих последних работах о тексте В. Г. Адмони, 
полагающий, что оно «ведет за пределы произведения»3.

Нельзя в то же время забывать, что познание и общение, пред-
полагаемые формой литературного текста, или литературная комму-
никация, существенно отличаются от когнитивно-коммуникативного 
взаимодействия, возникающего на базе иных функционально-стилис-
тических разновидностей текстов. Стало уже общим местом выделе-
ние двух видов коммуникации, осуществляемой при помощи литера-
турных произведений. С одной стороны, это так называемая «реаль-
ная» коммуникация между автором художественного произведения и 
читателем, начинающим читать произведение, и, с другой, общение 

1 Kayser  W. Das sprachliche Kunstwerk. 20. Auflage. Tübingen; Basel, 1992, 
S. 240.

2 Лотман Ю. М. Текст в тексте // Семиосфера. СПб., 2001. С. 62—73.
3 Адмони В. Г. Система форм речевого высказывания. СПб., 1994. С. 131.



Дискурсивные параметры интерпретации литературного текста 249

между участниками (персонажами) изображаемых в произведении 
художественных событий, которые на самом деле не произошли, но 
«пропускаются» автором через себя и подаются читателю как реаль-
ные. Подобное «фикциональное», созданное творческой энергией пи-
сателя взаимодействие персонажей известно в теории литературного 
текста под названием «изображенная», или «фиктивная», литератур-
ная коммуникация1.

На уровне понимания одной из характерных особенностей фик-
циональной литературной коммуникации следует считать ее абсо-
лютную обусловленность эмпатией создателя литературного текс-
та, т. е. способностью представить себя на месте другого человека и 
понять его чувства, желания, идеи и поступки, что уже само по себе 
свидетельствует о дискурсивной включенности структуры создающе-
го субъекта в смысловую структуру литературного текста. В реальной 
литературной коммуникации авторская эмпатия обогащается (либо 
не обогащается) симпатией читателя, в зависимости, во-первых, от 
того, способен ли последний — в силу своего внутреннего состояния, 
жизненного и эмоционального опыта — «со-чувствовать» изображае-
мому, и, во-вторых, от умения автора с помощью языкового кода вы-
разить и донести до читателя все богатство существующих в его твор-
ческой фантазии образов, а также активизировать в сознании и па-
мяти своего партнера по творческому общению опыт последнего от 
восприятия иных художественных форм и стилей.

Рассмотрение литературного текста как объекта интерпретации 
также требует дальнейшего расширения понятия «литературная ком-
муникация»  — в связи с неизбежным обращением интерпретатора 
литературного текста (который должен обладать и всеми способнос-
тями «умного», восприимчивого читателя), во-первых, к известным 
ему документальным источникам об интерпретируемом тексте (т. е. к 
тому, что часто называется «макроконтекстом» литературного произ-
ведения) и, во-вторых, к мнениям иных исследователей (разных гума-
нитарных областей знания), связанным прямо или опосредованно с 
толкуемым текстом и его историко-культурным контекстом. 

Таким образом, всякий литературный текст оказывается лишь од-
ним из звеньев непрекращающегося социально-гуманитарного и ли-
тературного дискурса и требует к себе подхода в логике дискурс-ана-
лиза. На наш взгляд, наиболее адекватными литературному тексту как 
объекту интерпретации с лингвистических позиций можно считать 
следующие общие идеи о дискурс-анализе, высказанные Л.  Филипс 
и М. Йоргенсен в их недавно переведенной на русский язык книге: 
«язык организован в соответствии со структурами, свойственными 

1 См., например: Арнольд  И.  В. (в соавторстве с Н.  Я.  Дъяконовой) 
Авторский комментарий в романе Джона Фаулза «Женщина французского 
лейтенанта» // Арнольд  И.  В. Семантика, стилистика, интертекстуальность: 
Сб. ст. / Ред. П. Е. Бухаркин. СПб., 1999. С. 269—290. 



Е. А. Гончарова250

высказываниям людей в различных сферах социальной жизни» 1; дис-
курс есть «особый способ общения и понимания окружающего мира 
(или какого-то аспекта мира)»2; подходы, которые можно считать ос-
новными для дискурс-анализа, «имеют общие ключевые предпосыл-
ки, заключающиеся в том, как следует воспринимать такие понятия, 
как „речь“ и „субъект“»3. 

Важными являются и рассуждения названных авторов об исследова-
теле в дискурс-анализе, который, на наш взгляд, также принадлежит 
к ментально-речевым «субъектам», играющим не последнюю роль в 
развитии литературного дискурса. Их общий смысл состоит в следу-
ющем: исследователь должен исходить из того, «что реальность не-
возможно рассматривать вне дискурса и, таким образом, именно сам 
дискурс непосредственно является объектом анализа. В дискурсно-
аналитическом исследовании первоначальным является не класси-
фикация утверждений в эмпирическом материале относительно того, 
какие из них являются верными, а какие неверными. Хотя критиче
ская оценка может быть выполнена на более поздней стадии анализа. 
Напротив, аналитик должен работать с тем, что фактически было ска-
зано или написано, исследуя структуры дискурса вдоль и поперек, и 
определить все социальные последствия различных представлений о 
действительности, воссозданных в дискурсе»4. 

Тем самым, говоря о дискурсивных параметрах интерпретации 
литературного текста, мы должны учитывать обогащение текста ха-
рактеристиками, которые обусловлены экстралингвистическими фак-
торами, усиливающими в первую очередь прагматическую откры-
тость текста и превращающими процессуальность из имманентного 
признака текста в дифференциальную черту дискурса, так как в пос-
леднем текст выступает в качестве когнитивной и коммуникативно-
деятельностной основы общения автора и читателя, обеспечивая их 
социально-психологическое взаимодействие и «включая в свернутом 
виде не только все элементы коммуникативного акта, но и сигналы 
для их дешифровки»5. 

Именно это взаимодействие, «отягощенное» характеристиками ре-
ального времени и коммуникативных обстоятельств, в которых нахо-
дятся в качестве «языковых личностей» автор текста и его читатель/-и, 
превращают текст в когнитивно, психологически, социально, куль-
турно и т. д. значимое «дискурсивное событие». Иначе говоря, текст 
приобретает дискурсивные черты как 1) когнитивное событие (со-

1 Филипс Л., Йоргенсен М. В. Дискурс-анализ. Теория и метод / Пер. с англ. 
Харьков, 2004. С. 14. 

2 Там же. С. 15.
3 Там же. С. 16.
4 Там же. С. 42—43.
5 Дымарский М. Я. Проблемы текстообразования и художественный текст. 

На материале русской прозы XIX—XX вв. М., 2006. С. 45. 



Дискурсивные параметры интерпретации литературного текста 251

держащее определенный «концепт действительности», систему «кон-
цептуально-смысловых установок», которые включают в себя и инди-
видуальные, и исторические, и общественные и другие знания) и, од-
новременно, 2) коммуникативное событие, «погруженное в жизнь» 
и автора, и читателя, и общества в целом. Как пишет немецкий уче-
ный Й. Варнке, текст и дискурс связаны взаимозависимым отношени-
ем идентичных тексту языковых единиц и над-, или сверхтекстовых 
форм, что исследователь называет «выходящим за рамки текста растя-
жением, удлинением»: «textübergreifende Extension»1. 

При определении дискурсивных параметров художественного 
текста как основы для протекания «реальной» литературной комму-
никации требует уточнения и феномен коммуникативная ситуация, ко-
торый также имеет здесь более сложный характер, чем в случае обще-
ния между автором и читателем на базе текстов в так называемой ес-
тественной, или «нехудожественной», коммуникации. Что же прина-
длежит к наиболее релевантным характеристикам коммуникативной 
ситуации общения, которые нужно иметь в виду при дискурс-анализе 
литературного текста?

1) В основе этого общения лежит творческое когнитивно-комму-
никативное действие, с одной стороны, автора литературного текс-
та, который реализует с помощью определенных языковых и контек-
стуальных сигналов в создаваемой им текстовой структуре некую ком-
муникативно-прагматическую стратегию, а с другой — его читателя, 
который, являясь «одновременно и объектом воздействия литерату-
ры, и субъектом литературного процесса, «подстрекающим» началом 
искусства слова»2, опирается на эти сигналы и, в свою очередь, реали-
зует намерение наиболее адекватно «разгадать» авторскую стратегию 
с целью собственного рационально-чувственного обогащения. Если 
условной конечной точкой творческого когнитивно-коммуникативно-
го действия автора можно считать некий реальный художественный 
текст, то для читателя это будут рассредоточенные в его дальнейшей 
ментально-речевой деятельности сознательные и бессознательные, 
эксплицитные и имплицитные в речевом плане, «следы» прочитанно-
го речевого произведения в текстах, создаваемых им самим в разных 
коммуникативных сферах. 

2) Коммуникативно-творческая деятельность автора литературно-
го текста обусловлена, далее, его внутренней эгоцентрической пози-
цией, которую можно считать импульсом любого творческого акта, 
поскольку каждое художественное произведение (будь то живопис-
ное полотно, музыкальная пьеса или скульптура) является отраже-

1 Warnke J. Texte in Texten — Poststrukturalistischer Diskursbegriff und Textlin
guistik // Texte — Diskurse — Interaktionsrollen / Hrsg. K. Adamzik. Tübingen, 
2002. S. 1—17.

2 Прозоров В. В. Читатель и писатель // Литературный энциклопедический 
словарь. М., 1987. С. 496—497.



Е. А. Гончарова252

нием специфического эгоцентрического внутреннего состояния ху-
дожника, являющегося откликом на его особые отношения с миром 
и «провоцирующего» творческую личность на материализацию этого 
состояния в системе знаков определенного семиотического кода (в на-
шем случае языкового). Вступление в «контакт» с писателем и продол-
жение этого контакта со стороны читателя, в свою очередь, обуслов-
лено эгоцентрическим состоянием последнего, так как в зависимости 
от него читатель либо откладывает книгу в сторону, либо углубляется 
в ее чтение и воспринимает в дальнейшем композиционно-сюжетные 
коллизии и фикциональный мир художественного произведения, а 
также его словесную форму, не будучи до конца свободным от этого 
состояния. Таким образом, на базе художественного текста осущест-
вляется «обратная связь» между двумя эгоцентрическими состояния-
ми, не свободными от «транстекстуальных» влияний. 

3) В то же время автор и читатель литературного текста зачастую 
оказываются более удаленными и друг от друга, и от событий, изоб-
ражаемых в нем, как в чувственно-эмоциональном, так и в простран
ственно-временном отношениях, чем в случае текстов из иных сфер 
человеческой коммуникации. Это определяет специфический харак-
тер ментально-речевых действий автора в процессе создания компо-
зиции и структуры художественного текста, заключающихся в поэ-
тическом переосмыслении традиционных языковых элементов с их 
неизбежными семантико-прагматическими модификациями и «при-
ращениями» смыслов, за счет чего создается особый, литературный, 
вид речевого дискурса, отличающийся от повседневных видов ре-
чевой деятельности человека прежде всего более высокой степенью 
суггестии. От читателя требуется максимальная ментальная и чувс-
твенная концентрация, чтобы оказаться способным для полноценно-
го дискурсивного диалога с авторским сознанием, для «вхождения» в 
созданный писателем мир и его «присвоения» себе как части своего 
индивидуального мира.

4) «Реальная» литературная коммуникация не протекает, тем не 
менее, по правилам общения между физически и биографически «ре-
альными» лицами. Точно так же как автор «общается» в процессе на-
писания своего произведения с имплицитным (идеальным, потен-
циальным, абстрактным) читателем, так и читатель познает автора 
как некую функциональную категорию, проявляющую себя в отборе 
и структурно связанном сочетании элементов формы и смысла в их 
текстовом единстве. Это, как писал М.  М.  Бахтин, «активная инди-
видуальность видения и оформления, а не видимая и не оформлен-
ная индивидуальность»1, воспринимаемая читателем как метаобраз 
текста, неизрекаемый в одной языковой единице или многих языко-
вых единицах, а «атомарно» заложенный в текстовых смыслах всех 

1 Бахтин М. М. Проблема автора // Вопросы философии. 1977. № 7. С. 148—
160. 



Дискурсивные параметры интерпретации литературного текста 253

элементов семантической системы текста. Характерно, что филоло-
гическая интерпретация автора как «метаобраза текста» может быть 
осуществлена только в логике дискурс-анализа, поскольку она всег-
да означает семантическое «растяжение», или «удлинение» текста (по 
Й. Варнке). 

5) Выделяет литературную коммуникацию на фоне иных видов ре-
чевой деятельности и общения людей и предметно-тематическая спе-
цифика лежащих в ее основе текстов, которая состоит в их абсолютной 
антропоцентрической когнитивно-прагматической направленности. В 
центре литературного изображения всегда стоит Человек, а образы 
персонажей — как действующих лиц фикционального мира художе
ственного текста и квинтэссенция «авторской картины мира» — пред-
ставляют собой художественно обобщенные аналоги определенных 
форм бытия, сознания, драматического действия и лирического пере-
живания людей. 

Если следовать вышеупомянутой логике с определением характе-
ра субъекта в качестве одной из ключевых позиций дискурс-анали-
за, то по отношению к литературному тексту можно выстроить такую 
схему эпистемологических субъектно-объектных отношений в нем: 
1) автор представляет собой текстопорождающий субъект, объекти-
вированный материальной языковой данностью литературного тек-
ста; 2) персонаж — наделенный субъектной определенностью и ак-
циональностью объект литературного изображения; 3) читатель — 
«текстовоспринимающий» и «текстопродолжающий» субъект, кото-
рый глубже осознает через созданный автором художественный мир 
определенные моменты своей внешней и внутренней реальности и 
соотносит их с иными реальностями. 

Для читателя объектом познания является все художественное 
произведение  — в системности его композиционно-содержатель-
ной и языковой структуры, автор и персонаж суть ингредиенты это-
го сложного объекта, но ингредиенты разных уровней осознания. 
Диалектика диалогических субъектно-объектных отношений между 
автором и персонажем определяется их прагматической направлен-
ностью от Я художника к Другому/-им (даже если этот Другой/-ие и 
наделен/-ы чертами самого автора), в мысленном диалоге с которым/-и 
автор решает актуальные для него познавательно-творческие задачи. 
В процессе литературной коммуникации социально и индивидуаль-
но обусловленная ценностная ориентация автора как отправителя ху-
дожественной информации, содержащейся в тексте и предлагаемой 
читателю для ее «разгерметизации», делает дискурсивно значимыми 
определенные предметы, явления, отношения объективной реаль-
ности, в том числе и язык, включаемые писателем в «мир текста», а 
точнее, «мир литературного произведения». 



Е. А. Гончарова254

Zusammenfassung

Diskursive Parameter der Interpretation  
l i terarischer Texte

Jede Interpretation eines literarischen Textes bedeutet eigentlich ein dis-
kursives «Eröffnen» bzw. «Extensivieren», d. h. ein Erschließen von dessen 
transtextuellem Zusammenwirken mit «äußeren Strukturen». Der Mensch 
als funktional verzweigte Subjektstruktur und Handhaber der Sprache (in-
strumentales Ausdrucksmittel des Textes) spielt dabei eine entscheidende 
Rolle für den literarischen Text als kognitiv und kommunikativ-pragma-
tisch «offenen» Vorgang. Deshalb kann die sogenannte «anthropozentri-
sche Dreierreihe» des literarischen Textes (Autor — Figur — Leser), die an 
der «Kreuzung» der realen und fiktionalen literarischen Kommunikation 
liegt, als Anhaltspunkt zur diskursiven Deutung verschiedener Seiten und 
Elemente literarischer Textsysteme und ‑strukturen gelten.



Н. А. Бондарко 
(Институт лингвистических исследований РАН, С.-Петербург)

Языковые стереотипы в композиционной 
структуре древнейших немецких 

монастырских уставов францисканского 
ордена 

(на материале документов монастыря св. Марии Штерн )1

Обращаясь к изучению принципов построения средневековых тек-
стов нормативно-правового характера, мы неизбежно сталкиваемся с 
феноменом частотного использования стереотипных лексико-синтак-
сических единиц. Анализ последних должен учитывать среди прочего 
специфику медийной реализации текста, о которой может дать пред-
ставление характер графической репрезентации композиционных 
структур разного уровня. Практиковавшийся средневековыми редак-
торами и писцами принцип структурирования текстов при помощи 
языковых стереотипов позволяет ставить вопрос также и о характере 
взаимосвязей текстов разных жанров друг с другом — при условии, 
что они создавались и функционировали внутри одних и тех же соци-
альных групп и институтов. 

Прежде чем перейти к основной теме настоящей статьи, необходи-
мо упомянуть об исторических обстоятельствах, в которых появились 
рассматриваемые нами документы, регламентирующие жизнь разных 
подразделений францисканского ордена. Начиная с последнего деся-
тилетия XIII в., многие духовные общины, проповедовавшие идеалы 
покаяния и бедности, но до некоторых пор не связанные с церков-
ной организацией, стали принимать устав папы Николая IV 1289 г. 
Они жили, как правило, в тесном соседстве с местными монастыря-
ми францисканцев. Немецкие средневековые города, и в особеннос-
ти Аугсбург, были в высшей степени удобным местом для подобного 
симбиоза, поэтому неудивительно, что они стали центрами распро-

1 Работа выполнена при поддержке стипендии немецкого фонда им. Алек
сандра фон Гумбольдта. В статье публикуются предварительные результаты 
более объемного общего исследования, которое еще предстоит подготовить 
к печати.



Н. А. Бондарко256

странения францисканского влияния на религиозную жизнь и пись-
менную культуру южной Германии. В самом деле, многие памятники 
духовной прозы Восточной Швабии и Баварии XIII в. имеют фран-
цисканское происхождение. 

Прибытие францисканцев в Аугсбург в 1221 г. описано в хорошо 
известной хронике брата Йордана из Джиано 1262 г. — единствен-
ном источнике, повествующем о ранних годах францисканской мис-
сии Германии1. Аугсбург был первым и, наряду с Регенсбургом, на-
иболее важным центром францисканской активности, которая ока-
залась чрезвычайно успешной и развивалась стремительно: согласно 
статистическим подсчетам, спустя 30 лет после прибытия миноритов 
в Аугсбург, в немецких землях существовало уже более 100 францис-
канских монастырей, а к концу века насчитывалось уже приблизитель-
но две сотни обителей (civitates)2. В 1230 г. генеральный капитул раз-
делил Германию вдоль реки Везер на две провинции — Саксонскую и 
Рейнскую. В 1247 г. Рейнская провинция, в свою очередь, раскололась 
на Кёльнскую и Страсбургскую. Главный францисканский конвент и 
прочие францисканские дома Аугсбурга относились к страсбургской 
провинции, называвшейся иначе Алеманния, и были поставлены под 
контроль баварской кустодии. 

О возникновении францисканского конвента в Аугсбурге источ-
ники, к сожалению, молчат: во время пожара 1292 г. все книги, на-
ходившиеся в монастыре, погибли. Однако известно, что он уже су-
ществовал в 1246 г., когда в Аугсбург прибыл из Регенсбурга Давид 
Аугсбургский, руководитель школы новициев (молодых послушни-
ков) и известный автор мистагогических сочинений на латинском 
и, возможно, также на немецком яыках. Именно благодаря усилиям 
Давида Аугсбург стал центром францисканской литературной актив-
ности в Германии во второй половине XIII в.3 

Литературная деятельность аугсбургских францисканцев пред-
ставлена духовно-назидательными трактатами и проповедями, а 
также монастырскими уставами и кодификациями светского права. 
Первая грамота на немецком языке появляется в Аугсбурге в 1272 г., 

1 Chronica fratris Jordani // Collection d’études et de documents sur l’histoire 
religieuse et littéraire du moyen âge / Heinrich Boehmer (еd.). T. 6. Paris, 1908. 
О прибытии францисканской миссии в Аугсбург см. гл. 22 (с. 26—27).

2 См.: Freed J. B. The Friars and German Society in the Thirteenth Century. 
Cambridge (Mass.), 1977. P. 21—24.

3 Cм.: Ruh  K. David von Augsburg und die Entstehung eines franziskani-
schen Schrifttums in deutscher Sprache // Kleine Schriften. Bd. 2. Scholastik und 
Mystik im Spätmittelalter / Hrsg. von V. Mertens. Berlin; New York, 1984. S. 47; 
ср.: Steer  G. David von Augsburg und Berthold von Regensburg. Schöpfer der 
volkssprachigen franziskanischen Traktat- und Predigtliteratur // Handbuch der 
Literatur in Bayern vom Frühmittelalter bis zur Gegenwart / Hrsg. von A. Weber. 
Regensburg, 1987; Бондарко Н. А. Давид Аугсбургский как мастер традицион-
ной словесности // Символ. № 51. Париж; М., 2007. С. 331—356.



Языковые стереотипы в композиционной структуре... 257

затем следует верхненемецкая версия Швабского Зерцала и городс-
кое право (1276 г.). Для всей этой письменной продукции характерно 
довольно сильное единообразие орфографических, фонетических, а 
также лексических форм. Эти тексты, при всех своих жанровых раз-
личиях, обнаруживают сходные стилистические признаки. Данное 
обстоятельство объясняется, с одной стороны, общими для некото-
рых групп текстов нормами, а с другой — социальной гомогенностью 
маленькой группы образованных клириков, которые умели писать 
профессионально. Францисканцы с их особой заботой об образовании 
членов ордена и патронируемых общин как никто иной подходили на 
роль профессиональных писцов, хотя этот вывод можно делать лишь 
гипотетически.

Во второй половине XIII в. в Аугсбурге появляется несколько жен-
ских бегинских общин, состоящих из дочерей городских патрициев, 
а по прошествии нескольких лет три из них принимают юисдикцию 
Третьего ордена св. Франциска и оказываются под патронажем аугс-
бургских миноритов. Речь идет об обителях св. Марии Штерн (Maria 
Stern), св. Мартина (St. Martin) и св. Клары у Хорбрука (St. Clara an der 
Horbruck). Только первой из них, конвенту Марии Штерн (точнее, 
св. Девы Марии в доме «У Звезды»), удалось выжить в трудные вре-
мена Реформации и Тридцатилетней войны.

Мы знаем всего о трех ранних немецких документах, относящих-
ся к типу монастырских правил, которые были написаны на восточ-
ношвабском диалекте и с высокой долей вероятности происходят из 
Аугсбурга в период между 1286 и 1317 гг. Перечислим их в хроноло-
гическом порядке:

1) «Аугсбургское правило кларисс» («Augsburger Klarissenregel»), 
правило Второго ордена св. Франциска,  — ранний перевод буллы 
«Beata Clara virtute clarens», выпущенной папой Урбаном IV в 1263 г. 
Самая старая из сохранившихся рукописей датируется концом 
XIII  в. Этот манускрипт, текст которого был опубликован Антоном 
Шёнбахом1, оказался, к сожалению, утрачен во время Второй миро-
вой войны. 

2) Аугсбургское Правило Третьего Ордена («Augsburger Drittordens
regel»), написаннное между 1289 и 1300 гг.,  — перевод буллы Ни
колая IV «Supra montem» 1289 г. Один из двух самых ранних спис-
ков так называемой аугсбургской редакции правила происходит из 
францисканского конвента в Аугсбурге. Хуго Штопп опубликовал 

1 Schönbach A. E. Mitteilungen aus altdeutschen Handschriften X: Die Regens
burger Klarissenregel // Sitzungsberichte der philosophisch-historischen Klasse der 
kais. Akademie der Wissenschaften. Bd. 160, 6. Wien, 1908. S. 3—27. Несмотря 
на то, что рукопись была обнаружена в монастыре кларисс в Регенсбурге, 
Шёнбах считал местом написания текста Аусбург. Это мнение поддерживал 
К. Ру, склонявшийся в пользу Аугсбурга, исходя из особенностей письменно-
го диалекта, — см.: Ruh K. David von Augsburg und die Entstehung eines franzis-
kanischen Schrifttums in deutscher Sprache. S. 54.



Н. А. Бондарко258

детальное описание рукописи (Аугсбургский епископальный архив, 
рук. 192) и сам текст, а Хельмут Гразер осуществил его систематичес-
кое графематическое и фонетическое исследование в 1996  г.  — это 
был последний раз, когда этот текст подвергался анализу1. 

3) Третий документ обнаруживает комплекс из четырех тесно свя-
занных между собой текстов, регулирующих жизнь женской общины 
Марии Штерн. Об этом текстовом комплексе и пойдет речь в настоя-
щей статье. 

Конвент св. Марии Штерн был основан в 1258 г. двумя дочерьми 
одного зажиточного аугсбургского горожанина. После его смерти они 
выбрали жизнь в затворе — прямо в унаследованном ими доме, но-
сящем название «У Звезды» («Zum Stern»)2. Эта обитель с самого на-
чала своего существования находилась под покровительством мино-
ритов, чей монастырь был расположен в непосредственной близости, 
на противоположной стороне улицы. Конвент, скорее всего, сыграл 
важную роль в развитии литературной активности францисканцев, 
на которых лежала обязанность заботы о монахинях, cura animarum, 
возложенная еще папой Иннокентием IV в 1254 г. В 1315 г. обитель 
Марии Штерн получила новое правило. Поводом для этого послужи-
ло официальное подчинение сестер «Третьему ордену меньших бра-
тьев» (Tertius ordo Ftratrum Minorum). Это правило и три сопровож-
дающих документа представляют собой древнейшие сохранившиеся 
письменные свидетельства о самом монастыре.

Четыре текста рукописи, хранящейся под шифром 193 в 
Аугсбургском епископальном архиве3, относятся к следующим типам: 

1) fol. 1r—17r: домашнее правило обители св. Марии Штерн, пред-
ставляющее собой интерпретацию Правила Третьего Ордена;

1 Stopp H. Die Augsburger Handschrift der deutschen Tertianerregel // Studien 
zur deutschen Literatur des Mittelalters / Hrsg. von U. Fellmann und R. Schützeichel. 
Bonn, 1979. S.  575—588; Graser  H. Zum Mittelhochdeutschen der Augsburger 
Tertiarenregel // Sprachgeschichtliche Untersuchungen zur älteren und neueren 
Deutschen Literatur. Festschrift für Hans Wellmann zum 60. Geburtstag / Hrsg. 
von W.  König und L. O rtner. Heidelberg, 1996. S.  47—58. Прочие рукописи 
аугсбургской редакции, относящиеся к XIV в.: Берлин, Государственная 
библиотека (Staatsbibliothek zu Berlin  — Preußischer Kulturbesitz): mgo 370, 
ок. 1300  г., из монастыря Третьего ордена св. Франциска в Рейтлингене 
(Reutlingen), текст издан: Birlinger A. Germania. Vierteljahrschrift für deutsche 
Altertumskunde. Bd. 18. 1873. S. 186—195.

2 См. основополагающее исследование по истории монастыря: Baumann M. 
Augsburg. Franziskanerinnenkloster St. Maria Stern // Bavaria Franciscana Antiqua. 
Kurze historische Beschreibungen mit Bildern. Bd. IV. München, 1958. S. 515—
654; вся библиография последующего периода содержится в последней из из-
вестных мне опубликованных работ на эту тему: Kohl S. F. Beginen, Barfürßer, 
Terziarinnen. Zur Frühgeschichte der Augsburger Franziskanerinnen von Maria 
Stern // Verein für Augsburger Bistumsgeschichte. Jg. 40, 2006. S. 77—101.

3 Augsburger Diözesanarchiv, Ms. 193.



Языковые стереотипы в композиционной структуре... 259

2) fol. 17v—18v: грамота министра Страсбургской провинции Генриха 
фон Тальхейма (Heinrich von Thalheim), датированная 1317 г.; 

3) fol. 19r—30r: статуты 1315 г., написанные в форме монашеского 
обета;

4) fol. 30v—32r: дополнительные статьи (artikel), в которых перечис-
ляются возможные в будущем прегрешения сестер и полагающиеся 
за них наказания.

Все исследователи говорят о существовании тесной взаимосвязи 
между аугсбургским переводом буллы папы Николая IV и домовым 
правилом сестер Марии Штерн (высказывалось даже предположе-
ние  — впрочем, совершенно необоснованное,  — что они написаны 
одной и той же рукой). Действительно, домашнее правило являет-
ся переработкой общего правила Третьего Ордена для собственных 
нужд. По-видимому, мы не можем доказать, что переписчик правила 
и статутов Марии Штерн имел перед собой перевод правила Третьего 
Ордена в рук. 192. Речь может идти лишь о преемственности между 
архетипом Аугсбургского правила (вероятно, очень близком к сохра-
нившейся рукописи 192) и архетипом правила сестер — по всей ви-
димости, прямым списком с оригинальных документов. Промежуток 
между 1315 и 1317 гг. — наиболее вероятное время возникновения 
архетипа этих текстов: в грамоте провинциального министра Генриха 
фон Тальхайма разъясняются статуты, датированные 1315 г. Домовое 
Правило должно было быть написано вместе со статутами — во вся-
ком случае не раньше 1315 г., когда епископ Фридрих Аугсбургский, 
в исполнение решения Вьеннского собора о прекращении деятель-
ности свободных общин бегинок, рекомендовал присоединиться к 
Третьему Ордену св. Франциска тем из них, которые хотели продол-
жить жить в своей общине. В качестве terminus ante quem следует 
принять 1317 г. — официальное признание францисканского статуса 
за общиной Марии Штерн, нашедшее отражение в упомянутой грамо-
те. Качество и палеографические особенности самой рукописи, а так-
же место ее первоначального хранения (монастырский архив Марии 
Штерн) позволяют говорить о ее близости к архетипу. О латинском 
источнике немецких текстов рукописи ничего не известно. 

Рассматриваемые копии документов были частично изданы Куртом 
Ру, а также в неопубликованной магистерской работе Марты Отто1. Я 
буду цитировать их непосредственно по рукописи. 

Документы монастыря Марии Штерн интересны прежде всего в 
лингвистическом отношении. При этом речь идет далеко не только 

1 Ruh K. Satzungen der Drittordensschwestern von St. Maria Stern zu Augsburg 
v. J. 1315 // Franziskanisches Schrifttum im deutschen Mittelalter. Bd. 1. Texte. 
München, 1965. S.  127—129; Otto  M. Die Satzungen von St.  Maria Stern in 
Augsburg aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts. Edition und sprachhistori-
sche Untersuchung des Haupttonvokalismus. Zulassungsarbeit zur wiss. Prüfung 
für das Lehramt an den Gymnasien an der Universität Augsburg. Augsburg, 1980 
(машинопись).



Н. А. Бондарко260

об особенностях вполне однородного и аккуратно воспроизводимого 
писцом восточношвабского письменного диалекта (такова точка зре-
ния Х. Штоппа и Х. Гразера). Не менее важен тот факт, что все эти 
тексты весьма тщательно структурированы, хотя и совершенно раз-
ными способами, а также и то, что для этих целей используется неко-
торое количество особых стереотипных структур. 

Между всеми четырьмя текстами рукописи обнаруживаются тес-
ные смысловые и структурные связи. Первая глава правила Марии 
Штерн содержит лишь краткий список обетов, которые должны были 
приносить сестры, а в коротком тексте грамоты провинциального ми-
нистра Генриха фон Тальхейма сформулирован лишь один аспект 
вопроса о собственности сестер. С другой стороны, статуты содержат 
полный текст обетов. Содержание этих статутов несколько варьирует-
ся: в них дается перечень случаев, ведущих к исключению монахини 
из общины, хотя основной упор делается на границах, допустимых 
для мелких прегрешений. 

Отказавшись от перечисления всех общих мест и текстовых парал-
лелей, обратимся к анализу языковых техник ввода этих общих мест 
в текст. 

 В качестве примера рассмотрим некоторые текстовые трансфор-
мации, которые переживает одна из основных тем, представленная во 
всех текстах: речь идет о контактах монахинь с городской реальностью 
за стенами конвента. В четвертом параграфе первой главы домашнего 
правила Марии Штерн «wie man di swester enphahen sol» («Как нужно 
принимать сестер в конвент») описываются последствия для монахи-
ни, отлучающейся без разрешения из конвента в город: Daz vierde daz 
ist ob si an gehorsam vnd vrafelich von der samenvge genge. vnd gemant 
nach vnserm gesezed niht wider in genge («Четвертое — это если она в 
непослушании и во грехе уйдет из обители и, будучи увещеваема в со-
ответствии с нашим уставом, не вернется назад») (fol. 3v).

Следует обратить внимание на графические средства оформле-
ния отрезков текста, в которых оговариваются казусы такого рода. 
Каждый подобный случай — формулируемый всегда негативным об-
разом — отмечен средствами пунктуации, а именно, точкой в сочета-
нии с последующим маюскулом. 

Та же самая тема появляется в этом тексте еще раз. В частности, 
ей посвящена особая глава — восьмая: «Wie die swester mvgen vz gen 
vnd wie si sich halten svlen vzerhalp des hvses» («Каким образом сестры 
могут выходить за пределы [обители] и как они должны вести себя 
вне дома»). В этой главе описывается ряд условий, которые монахиня 
обязана выполнить, а также дается перечень тех вещей, которых ей 
не следует делать никогда. Текст строится как последовательность са-
мостоятельных предложений с прозрачной структурой, авторы пред-
почитают избегать длинных цепочек придаточных предложений. 
Модальный глагол svlen («быть обязанным, должным») — единствен-
ный финитный глагол, который постоянно повторяется: DJe swester 



Языковые стереотипы в композиционной структуре... 261

die in die stat wellent gen die svlen vrlavp nemen von der Maisterinne vnd 
bieten vmb ain gesellin div mit ir ge («Сестры, желающие идти в город, 
должны брать разрешение у настоятельницы и попросить о спутнице, 
которая пошла бы вместе с ними1») (fol. 14v). Каждое из этих предло-
жений, грамматическим субъектом в которых всегда являются «сест-
ры» (die swester), отделено от следующего комбинацией точки и маюс-
кульного написания первой буквы следующего слова. 

Тема отлучки из конвента и слишком долгого пребывания в горо-
де появляется также и в статутах, причем дважды. В первом случае 
самовольная отлучка указывается в списке прочих «преступлений», 
каждое из которых влечет за собой потерю права на участие в жиз-
ни остальных сестер, а также утрату всего имущества, с которым мо-
нахиню когда-то принимали в монастырь. Эта тема вводится снова 
при помощи условных придаточных предложений, присоединяемых 
относительно-условным местоимением swenne («если когда-либо»). 
Данная конструкция вставлена в формульную рамку. Содержание 
формулы представляет собой перформативный речевой акт прине-
сения клятвы (в данном случае  — это первый из длинного списка 
клятв). Перформативная конструкция используется дважды: перед 
изложением реального содержания обета и после него: Wir binden vns 
dez ersten mit vserm ait. 〈…〉 Swenne ovch ein swester. arkwenigen. vnd 
boesen wandel. mit mannen hat. oder an gehorsam. vs dem Convent . vnd 
von der Samnvng gat. 〈…〉 div sol verlorn han. reht . vnd ansprach. an der 
swester geselleschaft. vnd an allen ir gvot. nach der vsrihtvnge. als an vn-
serm gesetzzed hie nach gescriben stat. vnd dar zv binden wir vns ovch mit 
vnserm aide («Во-первых, мы связываем себя нашей клятвой. 〈…〉 Если 
сестра имеет подозрительные и дурные взаимоотношения с мужчи-
нами или, нарушив послушание, покидает конвент и общину, то она 
теряет право и притязание на общество сестер и на все их имущество 
в соответствии с нашим уставом, который здесь записан, и в этом мы 
связываем себя нашей клятвой») (fol. 19v—20v).

Начальная формула обета здесь, как и в остальных случаях в этом 
тексте, выделена посредством рубрикации первой буквы первого сло-
ва Wir. Характерно, что здесь повторяется глагольная группа, уже ис-
пользовавшаяся в первой главе Домашнего Правила: an gehorsam … 
von der sam(e)nvng gan («оставить общину, нарушив дисциплину»).

Данное стереотипное выражение появляется в этом тексте еще 
один раз, когда описывается наказание за тот же самый проступок, 
в том случае, если монахиня исповедует свой грех и приносит покая-
ние за него: Swelh swester an gehorsam. vs ir samnvng gat. vnd niht wi-
der keret. so man si . dristvnt. gemant. die sol man bvezzen . als ein swe-
ster . div mit einem manne . vnkvschlich gevellet. kert aber si wider . so sol 
man si bvezzen. als ein swester . div mit boeser heimlich . mit einem man. 

1 В оригинале — «с нею», т. е. отсутствует согласование в числе с подлежа-
щим главного предложения. 



Н. А. Бондарко262

begriffen wirt («Если какая-либо сестра, нарушив дисциплину, поки-
нет свою общину и не вернется назад после трехкратного увещева-
ния, то надлежит назначить ей то же покаяние, что и сестре, которая 
вступила с монахиней в нецеломудренную связь. Если же она вернет-
ся, то надлежит назначить ей такое же покаяние, как и сестре, кото-
рую уличат в предосудительных тайных [сношениях] с мужчиной») 
(fol. 22v—23r). 

Стереотипное выражение стоит здесь опять в условном придаточ-
ном предложении, однако вводится это придаточное уже иным спосо-
бом — при помощи относительного местоимения swelh («если какая-
либо»). Именная группа «какая-либо сестра» (Swelh swester) — это так-
же одно из стандартных средств структурирования текста; она всегда 
выделяется графически посредством рубрицирования инициала «S». 

Наконец, та же самая тема появляется в четвертом и последнем 
тексте манускрипта в качестве содержания пятой статьи. Новым кон-
текстом является негативная альтернатива тому умеренному наказа-
нию в стенах конвента, которое приведено нами выше: Der fünft arti-
kel . wer daz ain fraw avn vrlaub vsser dem chouent gieng. vnd wen man 
si nach dem vsgang driestunt ermanet hat chert si den nit wider oder will 
der ermanvng nit gehorsam sein so hat si die pfründ verloren vnd auch 
daz gut also daz weder so noch ir fründ noch niemancz anderst von iren 
wegen chain recht noch ansprauch an die pfründ noch an daz gut nie-
mer mer gehaben sol noch mag («Статья пятая. Если случится так, что 
некая женщина покинет конвент без разрешения и, будучи увещева-
ема трижды, не вернется после этого назад или же не пожелает пос-
лушаться увещевания, то она потеряет свой доход, а также свое иму-
щество, так что ни ее родня, ни кто-либо другой с ее стороны никогда 
более не будет и не сможет иметь права или притязания ни на доход, 
ни на имущество») (fol. 31r—31v). 

Описание данного прегрешения помещено  — точно так же, как 
и в тексте статутов, — внутри придаточного условия таким образом, 
что оно представляет собой переход к изложению санкций, которые 
должны быть применены. Тем не менее, способ ввода этого прида-
точного полностью отличается от того, который мы наблюдали в пре-
дыдущем тексте. Здесь субъектное придаточное является частью при-
даточного условия, начинающегося с глагола «быть» в конъюнктиве 
(wer). Хотя глагол, стоящий в начальной позиции, написан полностью 
минускулом, первая буква, как это часто бывает в средневековых ру-
кописях, отмечена красным штрихом. Эта деталь отделяет весь после-
дующий текст от главного стереотипного маркера текстовой структу-
ры — указания на номер статьи: Der fünft artikel («Пятая статья»). Все 
подзаголовки маркированы красными инициалами и отделяются от 
последующего текста точкой. 

Итак, если обратить внимание на все структурные различия между 
нашими текстами, то мы столкнемся с разными стратегиями текстово-



Языковые стереотипы в композиционной структуре... 263

го членения, а может быть, и различиями между административными 
ролями тех, от чьего имени тексты составлены.

Хотя индикаторы текстового членения в большей степени замет-
ны в подзаголовках францисканских правил, представляющих собой 
особую текстовую макроструктуру, тем не менее, собственно языко-
вые средства членения оказываются более важны там, где деление на 
главы отсутствует, как можем наблюдать в трех последних текстах ру-
кописи конвента Марии Штерн. С одной стороны, стереотипные фра-
зы должны структурировать эти тексты для восприятия на слух, с дру-
гой  — стереотипы приобретают дополнительный вес в визуальном 
восприятии рукописного текста при помощи графических средств. 
Вполне очевидно, что мы имеем дело с элементарными единицами, 
функционирующими как на уровне композиционного структурирова-
ния текста, так и на уровне его аудиального и визуального воспри-
ятия. Изучение функционирования и структурной роли стереотип-
ных единиц позволяет, таким образом, хотя бы отчасти реконструи-
ровать ситуацию живого использования этих текстов в контексте поз-
днесредневековой монастырской культуры Германии.

Zusammenfassung

Sprachliche Stereotype in der Aufbaustruktur 
der ältesten deutschsprachigen Klosterregeln des 

Franziskanerordens 
(am Beispiel der Satzungen des Konvents St. Maria Stern)

Der Beitrag widmet sich der Ermittlung typischer lexikalisch-syntakti
scher Strukturen in den Satzungen der franziskanischen Frauengemeinschaft 
St. Maria Stern (1315—1317) in Augsburg. Anhand ausgewählter Bei
spiele aus Ms.  193 des Augsburger Diözesanarchivs werden Techniken 
der formelhaften Einleitung und die graphische Gestaltung stereotyper 
Einheiten analysiert. Auf dieser Basis wird die Rolle von Stereotypen bei 
der Produktion und Rezeption präskriptiv-normativer Texte aus ober-
deutschen Minoritenklöstern problematisiert.



Р. С. АЛИКАЕВ
(Кабардино-балкарский государственный университет)

НЕМЕЦКАЯ ЖЕНСКАЯ НАУЧНАЯ ЛИТЕРАТУРА

В настоящей статье объектом изучения является один из интерес-
нейших и малоизученных феноменов немецкого литературного язы-
ка  — женская научная литература эпохи раннего Просвещения в 
Германии. 

Известно, что женщины в описываемый период все еще были ис-
ключены полностью из научной сферы, т. е. они не могли учиться в 
университетах, писать и публиковать научные труды. Такая ситуация, 
однако, не означала, что женская половина европейского, в том числе 
и немецкого, общества не боролась за свои права в этой сфере деятель-
ности. В качестве ярких примеров можно назвать имена отдельных 
личностей, сделавших исторический шаг в данном направлении. Это 
прежде всего итальянка Лукреция Маринелла (Lucretia Marinella), не-
мецко-нидерландский ученый Анна Мария фон Шурманн и францу-
женка Мари де Жар де Гурней (Marie de Jars de Gournay). Эти ис-
торические личности известны своими выступлениями за права жен-
щин на высшее образование и научную деятельность1. Можно себе 
представить, какое упорство, дипломатичность и какие усилия требо-
вались, чтобы преодолеть практически общее представление об уче-
ной женщине как monstrum naturae, мужского духа в женском теле. 
Существовал и более мягкий мужской аргумент против обучения жен-
щин в академических заведениях: женщина, если она столь талантли-
ва и обладает необходимой волей, может совершенствовать свой науч-
но-образовательный уровень без обучения в женских академиях. 

Непрекращающиеся попытки женщин внедриться в эту тради-
ционно мужскую сферу деятельности вызывают жесткие нападки со 
стороны мужчин в виде публикаций: здесь следует прежде всего на-
звать вышедшие в Венеции в 1600 году работы «I donneschi diffetti» 
(Ошибки женщин) Джуюзеппе Пасси и «La femina origine d’ogni» 

1 Deutsche Literatur von Frauen. Erster Band. Vom Mittelalter bis zum Ende 
des 18. Jahrhunderts / Hrsg. von G. Brinker-Gabler. München, 1988. S.  185—
197.



Немецкая женская научная литература 265

(Женщина — происхождение всего зла) Бонавентуры Тонди. В том 
же году появляется отвергающая аргументы названных выше публи-
каций книга итальянки Лукреции Маринеллы с броским названием 
и весьма саркастичным содержанием «Le Nobilita et Eccellenze delle 
Donne et I diffetti e Mancamenti degli Huomine» (Благородство и пре-
восходство женщин — ошибки и недостатки мужчин). 

Более логически последовательную и мягкую в формулировках ма-
неру аргументации выбирает названная выше Анна Мария Шурманн 
в своей опубликованной в 1648 году на латинском языке книге под 
названием «Dissertatio num  foeminae christianae conveniat stadium lit-
terarum» (Cледует ли христианской женщине изучать науки?), а также 
в частной переписке. Она своим примером показывает пути дости-
жения желанной цели: родом из Кëльна, Анна Мария Шурманн про-
жила большую часть своей жизни в Утрехте, где первой протестант-
кой в качестве вольнослушательницы с правами студентки посещала 
реформированную академию в Утрехте и в одиночестве и отдельно 
от мужской аудитории в специальной клеткообразной пристройке к 
главному залу слушала лекции известного протестантского теолога 
Гизберта Воециуса (Gisbert Voetius). Она в традиции полиисторизма 
изучала десять языков, философско-теологические дисциплины, мате-
матику и естественные науки, занималась также живописью, изобра-
зительным искусством и музыкой. Ее природный ум и образованность 
вызывали восхищение и удивление современников, которые относи-
лись к ней как к экзотическому явлению. Но сама Шурманн отвергала 
свою исключительность и упорно указывала на талантливых и стре-
мящихся к науке и образованию соотечественниц.

Фрагментарные примеры, приведенные выше, показывают суть 
исторической ситуации с положением женщин в научной и образова-
тельной сфере в описываемую эпоху.

В таких условиях в эпоху становления языка немецкой нау
ки в Германии в XVII столетии появляются две научные публи-
кации на немецком языке, посвященные астрономии и зоологии. 
Исключительность этих публикаций объяснятся двумя причинами: с 
одной стороны, они написаны на немецком языке, что все еще боль-
шинством консервативного в языковом отношении немецкого науч-
ного сообщества воспринимается отрицательно, и научная ценность 
подобных публикаций не признается, а с другой стороны, авторами 
этих монографических публикаций выступают женщины, что вызыва-
ет еще большее непонимание. Речь идет о двуязычном монографичес-
ком исследовании в области математики и астрономии, опубликован-
ном в 1650 году Марией Куниц1, и двухтомном исследовании на не-
мецком языке в области зоологии, опубликованном в 1679 и 1683 го-

1 Cunitz  M. Urania propitia… Newe und langgewünschte // leichte Astrono
mische Tabelln. Oels, 1650.



Р. С. Аликаев266

дах Марией Сибиллой Мериан, дочерью известного франкфуртского 
художника и издателя Маттеуса Мериана1.

Первое из названных исследований интересно тем, что в науке, 
где безраздельно господствовал латинский язык, была предпринята 
попытка использования немецкого языка. Думается, что этим и объ-
ясняется параллельное изложение математико-астрономических фе-
номенов на двух языках — на традиционном латинском и новом не-
мецком научном языке. Основу данного исследования составляют, по 
признанию автора, астрономические таблицы Кеплера, опубликован-
ные им в 1627 году и посвященные  кайзеру Рудольфу II. Следует от-
метить разницу в объеме исследований: работа Кеплера состоит из 
112 страниц латинского текста и 115 страниц с таблицами, а исследо-
вание Марии Куниц состоит  из 286 страниц текста с научными ком-
ментариями к основным астрономическим понятиям, к принципам 
вычисления и приводимым в этой связи астрономическим таблицам. 
Другой особенностью изложения материала в данной работе являет-
ся некоторая упрощенность подачи материала в немецком тексте, т. е. 
латинский и немецкий тексты не совпадают дословно. В латинском 
тексте изложение носит более детальный характер, и автор озабочен  
научной глубиной и корректностью излагаемого материала. В немец-
ком тексте отдельные места упрощены в дидактических целях, опи-
сание носит более объясняющий и детализирующий  характер, т. к. в 
этой части своей работы автор апеллирует к любителям науки, к ди-
летантам, а не к ученым мужам. То же самое наблюдаетcя при пере-
числении набора астрономических инструментов в вводной части под 
названием «Mechanica», в немецкой части работы список этих инстру-
ментов сразу не приведен. Раздел в латинском тексте под названием 
«Conclusio» отсутствует в немецком тексте, вместо него вставлены два 
псалма с восхвалением Господа.

Важным представляется и принцип систематизации фактологи-
ческого материала в исследовании Куниц: на страницах 148 и 149 
своей работы она утверждает, что языковое изложение материала 
подчиняется внутренней системности научного объекта и пишет: In 
Anleg=oder Auslegung dieses Werckes / hab ich die Ordnung erfolget/ 
welche mir die arth der sache an die Hand gegeben hat: Dann weil in an-
merckung beydes der innhabenden orthe/ als der bewegung von orth / zu 
orth derer Himmlischen Cörper dreyfache verenderung fürlauffet; hab 
ich mich nothwendig in Eintheilung des Werckes nach denselben richten 
müssen. Данный  подход к изложению материала свидетельствует о 
ее глубокой образованности и знакомстве с известной работой Рене 
Декарта, посвященной методу под названием «Discours de la Méthode» 
(1637), где он пропагандирует именно такой подход к анализу и опи-
санию научного факта.

1 Merian M. S. Der Raupen wunderbare Verwandlung und sonderbare Blu
men=nahrung. Nürnberg und Frankfurt: Graff, 1679, 1682 (2 Bde.).



Немецкая женская научная литература 267

Интерес представляет и аргументация текстового билингвизма: 
Мария Куниц озабочена тем, что и среди тех, кто не владеет латин
ским языком, имеются талантливые и любознательные люди, которым 
она стремится открыть на немецком языке астрономию, что сформу-
лировано ею в следующем предложении: «… denn es ist offenbar/ daß 
unter den Deutschen zu erlernung dr Astronomia / so begierig alß tauglich 
ingenia sindt / dehrer viel durch ohnkündigkeit der Lateinischen Sprache 
/ davon zurück gehalten werden…» (С. 154, 7—9).

В отношении качества немецкого текста следует сказать, что он 
отражает общие тенденции развития научного текста эпохи: новые 
или малоизвестные немецкие термины введены посредством связки 
oder с участием как латинского соответствия, так и немецкой сино-
нимической лексемы, реже со связкой und (например, objectum oder 
Gegensatz, Situation oder inhabender sitz der Sterne); объяснения вво-
дятся словами wird genandt, welches man in gemein… nennet, diese Wort 
aber bedeuten.., в которых видно следование существовавшей до авто-
ра традиции (думается, чаще в устной научной сфере коммуникации); 
однажды введенный термин стабильно функционирует на протяже-
нии всего текста, дефиниции терминов ориентированы структурно и 
содержательно на их латинские эквиваленты, т. е. в этом отношении 
параллельный латинский текст оказывает влияние на структурно-се-
мантическую организацию немецкого научного текста. 

Следует отметить еще одну особенность, характерную для всего 
текста Марии Куниц: перегруженность излишне детальными объяс-
нениями, что понимает и сам автор и объясняет выбор такой мето-
дики изложения дидактическими целями: «Dieses wird so weitläufftig 
erkläret / wegen der anfangenden» (С. 153, 37—39).

В содержательном отношении примечателен креативный под-
ход автора к изложению научных положений в исследуемой облас-
ти. Она подчеркивает самостоятельность своего изложения, креатив-
ность в использовании кеплеровских таблиц, которые определены 
как «schwerem Calculo» (С. 147, 46) (тяжелые в исчислении) и требую-
щие новой, более доступной методики расчета, т. е. она отмечает свой 
авторский вклад в использованные ею таблицы Кеплера: «Zu diesem 
Ende nemlich dem Leser den Kern und Nutz der Stren=Kunst zu weisen / 
und solches durch einen leichten / kurtzen / schnurgraden richtigen weg / 
(mit solcher gewissheit / alß zu unserer Zeit / und in  solchen Richtsteigen 
zu hoffen möglich /) hab ich mich einer solchen Arbeit… vnterwunden» 
(С. 148, 23—28).

Вторая из исследуемых работ «Der Raupen wunderbare Verwandelung 
und sonderbare Blumen=nahrung», как уже отмечено выше, посвяще-
на зоологии, а именно процессу превращения гусеницы в бабочку. 
Проблема весьма серьезная, если вспомнить отношение тогдашней 
церкви к гусеницам (Teufelsgeschöpfe).

К научным изысканиям в области зоологии Мария Сибилла  Мериан 
приходит достаточно зрелым человеком, в возрасте 27 лет. Особо сле-



Р. С. Аликаев268

дует подчеркнуть ее организаторский талант: имея двух детей, она 
на протяжении пяти лет систематически занимается исследованием 
различных гусениц. На основе экспериментов и долгих наблюдений 
она дает описание всех процессов превращения гусеницы в бабочку 
и создает научный труд, состоящий из 50-ти глав и отличающийся 
глубиной мысли и креативным характером языкового оформления. 
Работа иллюстрирована гравюрами, которые показывают художест-
венный талант автора, изложение материала подчинено внутренней 
логике становления описываемого объекта. О научной ценности про-
деланной работы свидетельствует тот факт, что она была несколько 
раз переиздана и оказала значительное влияние на формирование по-
колений зоологов.

Обращаясь к языковой и содержательной стороне анализируемой 
работы Марии Сибиллы Мериан, отметим, что особо впечатляет ее 
манера изложения материала. Она как бы пытается вовлечь читателя 
в процесс самого эксперимента и его описания, делится проблемами, 
которые у нее возникали в начале научного эксперимента, не боит-
ся признаться, что сама с трудом различала виды гусениц (vielerley 
grüne Raupen zu unterscheiden), знакомит в такой же доброжелатель-
ной форме и с используемыми ею исследовательскими методами, пе-
речисляет дифференциальные признаки различных гусениц, объяс-
няет детали рисунков и эстампов. От всего изложения веет человече
ским дружелюбием и домашним уютом. Языковую динамику науч-
ному изложению придают многократно повторяющиеся глагольные 
лексемы untersuchen, unterscheiden, erkennen, schließen, erfahren, используе-
мые ею при описании различных этапов проведенного эксперимен-
та, а также употребленные для описания свойств научных объектов 
обороты и слова типа es gibt, zielen auf, zusammentreffen, bestehen in, von sich 
geben, aussehen. 

Логика изложения основана на иерархической последовательнос-
ти основных терминологических понятий, что позволяет автору на 
этой основе структурировать иерархическую систему признаков для 
классификации и систематизации эмпирического экспериментально-
го материала. Параллельно структурируется и система понятий для 
поэтапного описания действий. В качестве самого распространенного 
методического приема описания внешности гусениц можно привести 
следующую иерархию метаединиц: Größe, Dicke, Gestalt, Farb, Zierathen. 
Понятно, что такой набор единиц и их последовательность придают 
описываемому материалу системно-классифицирующий характер.

Есть еще одна особенность, которая отличает подход Марии 
Сибиллы Мериан к терминологии от подхода описанной выше Марии 
Куниц. Речь идет о номинативных стратегиях в терминологических 
образованиях, использованных при описании процесса превращения 
гусеницы в бабочку. Важную роль здесь играют принцип аналогии 
и те ассоциации, которые наблюдаемый объект вызывает у исследо-
вательницы. Но этого ей недостаточно, она хочет еще мотивировать 



Немецкая женская научная литература 269

свое видение и реализацию конкретной номинативной стратегии в 
противовес существующей. Задолго до Лейбница она рассматривает 
в качестве источника для терминологических номинаций не только 
литературный язык, но и диалект. Сказанное можно проиллюстри-
ровать на следующем примере: для обозначения куколки бабочки 
Мария Сибилла использует лексему Dattelkern (финиковая косточка), 
мотивируя это тем, что по форме и расположению куколка напоми-
нает финиковую косточку. Думается, что подобная стратегия номина-
ции носит определенный дидактический характер и упрощает подачу 
научного материала в отдельных науках.

Завершая эскизное изложение темы, отметим, что женская науч-
ная литература XVII столетия, а также многочисленные неисследо-
ванные научные тексты малого и научно-эпистолярного жанра опи-
сываемой эпохи подготовили до известной степени тот качественный 
скачок в метаязыке научного изложения, который мы встречаем в 
обобщающих теоретических работах Лейбница, где частично затра-
гиваются возможные источники пополнения языка немецкой науки, 
и в серии философских работ Вольфа. Бесспорно, внимательное комп-
лексное изучение названных нами выше авторов, а также целого ряда 
научных источников малого и научно-эпистолярного жанра, появив-
шихся  на протяжении XVII столетия, дадут возможность точнее опи-
сать суть процесса становления метаязыка немецкой науки и его свя-
зей с европейскими языками науки.

Zusammenfassung

Deutsche wissenschaftliche Literatur von Frauen
In dem vorliegenden Artikel wird ein Versuch unternommen, skiz-

zenhaft den Beitrag der Frauen zur deutschen Wissenschaftssprache am 
Beispiel zweier deutscher Wissenschaftlerinnen des 17.Jahrhunderts zu 
zeigen und Notwendigkeit der weiteren Erforschung der Literatur dieser 
Art und der Texte aus dem Bereich des wissenschaftlichen Briefwechsels 
zu unterstreichen.



Г. С. Москалюк
(Санкт-Петербургский государственный университет)

Немецкоязычный кулинарный рецепт  
XIV—XVI вв. как тип текста

Становление языка, как отмечал М. М. Бахтин, происходит в раз-
ные эпохи в разных типах текста. Чтобы разобраться в исторической 
динамике языка, чтобы от описания языковых явлений перейти к ис-
торическому объяснению изменений, необходима специальная раз-
работка истории речевых жанров/типов текста, которые более адек-
ватно отражают все происходящие в общественной жизни измене-
ния. Высказывания и их типы — это «приводные ремни от истории 
общества к истории языка»1. Осознание типа текста как исторически 
релевантной формы воспроизведения определенной конфигурации 
коммуникативной деятельности человека позволяет по-новому взгля-
нуть на систему языка, стоящую за каждым текстом.

Изучение кулинарных рецептов осуществлялось в отечественной и 
зарубежной лингвистике, в первую очередь, на современном материа-
ле2. Исторические работы, посвященные этому языковому феномену, 
выполнялись в социо-культурологическом аспекте или в рамках диа-
лектологических исследований3. Эти исследования подвергали ана-

1 Бахтин М. М. Проблема текста в лингвистике, филологии и других гу-
манитарных науках / Русская словесность. От теории словесности к структуре 
текста: Антология. М.: Akademia, 1997. С. 256—257.

2 Hakkarainen  H.  J, Torttila  M. Zum Satzbau der deutschen Kochrezepte 
des  20. Jahrhunderts: Satzlänge und Prädikat // Zeitschrift für germanistische 
Linguistik. Deutsche Sprache in Gegenwart und Geschichte, Bd. 18. Berlin; N. Y.: 
Walter de Gruyter, 1990. S. 31—42; Langer G. Textkohärenz und Textspezifität. 
Textgrammatische Untersuchung zu den Gebrauchstextsorten Klappentext, 
Patienteninformation, Garantieerklärung und Kochrezept. Frankfurt a. M.: Peter 
Lang, 1995; Лобанов И. Б. Принципы построения инструктирующего текста 
в русском языке: Дис. … канд. филол. наук. Ростов н/Д, 2003; Буркова П. П. 
Кулинарный рецепт как особый тип текста (на материале русского и немец-
кого языков): Автореф. дис. … канд. филол. наук. Ставрополь, 2004.

3 Ein alemannisches Büchlein von guter Speise // Sitzungsberichte der König
lich bayerischen Akademie der Wissenschaften zu München. Phil.-hist. Klasse / 
A. Birlinger (Hrsg.). Bd. II. München, 1865; Gloning T. Textgebrauch und sprach-



Немецкоязычный кулинарный рецепт XIV—XVI вв.  . . . 271

лизу кулинарные рецепты как памятники культуры, целью изучения 
при этом являлось рассмотрение социальных условий возникновения 
кулинарных рецептов, их культурно-историческая и практическая 
ценность, поиск автора или заказчика текста, выяснение диалектного 
ареала, к которому принадлежит текст. Вместе с тем функции, струк-
турные и семантические признаки кулинарного рецепта как типа тек-
ста выпадали из области анализа. Позднесредневековый немецкий 
кулинарный рецепт относится к малоизученным типам текста в линг-
вистике и только начал активно разрабатываться с привлечением тек-
стов памятников, до настоящего времени не подвергавшихся анализу 
в отечественной германистике. 

Материалом нашего анализа являются 1490 текстов рукописных 
кулинарных рецептов, входящих в состав 22 кулинарных собраний 
XIV—XVI веков, территориально и диалектально отличающихся 
друг от друга. Собрания включают в себя от 2-х до 262-х текстов, сред-
ний объем которых составляет 5—6 строк. 

Для подтверждения того, что кулинарный рецепт является отде-
льным типом текста, мы применяем многоуровневый подход к текс-
ту позднесредневекового кулинарного рецепта. Критерии представ-
ления при этом опираются на коммуникативные (внешние) и внут-
ренние (структурно-языковые) признаки текста. Тип текста рассмат-
ривается на этом основании как конвенционализованный образец 
комплексных признаков, описываемый как совокупность типических 
контекстуальных, коммуникативно-функциональных и структурных 
(лексико-синтаксических) характеристик. При таком подходе учи-
тываются как функционально-прагматические, так и контекстуально 
обусловленные аспекты развития текста. 

Кулинарный рецепт является историческим текстом с практиче
ской направленностью. Воспроизводя кулинарные традиции высше-
го слоя общества ХIV—XVI веков, кулинарный рецепт функциониру-
ет в своей сфере как доминантный текст с особыми прагматическими, 
эстетическими и культурными свойствами. 

Практическая направленность подразумевает инструктирующий 
характер текста, служащего передаче информации бытового содержа-
ния, что позволяет причислить кулинарный рецепт к потребитель-
ским текстам. Понятие «потребительский текст» указывает на  нели-
тературный тип текста, структура которого отражает ряд действий, 
предписанных говорящим, являющихся результатом его намерений. 

liche Gestalt älterer deutscher Kochrezepte (1350—1800) // Ergebnisse und 
Aufgaben / Simmler F. (Hrsg.): Textsorten und Textsortentraditionen. Bern u. a., 
1997. S. 517—551; Ehlert T. «Nehmet ein junges Hun, ertraenkets mit Essig». Zur 
Syntax spätmittelalterlicher Kochbücher // Essen und Trinken in Mittelalter und 
Neuzeit. Vorträge eines interdisziplinären Symposions vom 10.—13. Juni  1987 
an der Justus-Liebig-Universität Gießen. Sigmaringen: Thorbecke, 1987. S. 261—
276.; Wiswe H. Nachlese zum ältesten mittelniederdeutschen Kochbuch // Braun
schweigisches Jahrbuch 39 (1958). S. 103—121.



Г. С. Москалюк272

Основной функцией потребительских текстов считается «побужде-
ние», выраженное в более привлекательной для потребителя форме 
«предложения». Неотъемлемой характеристикой средневековых пот-
ребительских текстов является наличие описания выполнения пред-
писанного действия. Прескриптивная, инструктирующая сущность 
этих текстов позволяет воспринимать их как своего рода регуляторы 
действия. Регуляция практической деятельности при этом направле-
на на познание объектов и их свойств и передачу опыта адаптации 
индивида с учетом изученных свойств объекта.

Наиболее распространенной формой бытования потребительских 
текстов во времена позднего Средневековья был рецепт. Изучению 
позднесредневекового кулинарного рецепта как типа текста способ
ствует анализ экстралингвистической информации, заключенной как 
в самом тексте, так и в более общем контексте, в который он включен. 
Для кулинарного рецепта таким контекстом является собрание ре-
цептов, функционирующее самостоятельно или в составе более круп-
ного текстового единства, называемого «домовая книга», «домашняя 
энциклопедия»1. В ходе контекстуального интерпретативного анали-
за позднесредневековых кулинарных рецептов освещаются вопросы, 
связанные с автором, адресатом, временем и местом порождения тек-
стов кулинарных рецептов, т. е. «внешние» признаки текста, которые 
позволяют сделать выводы, касающиеся функционирования текста  в 
исследуемый период его возникновения. 

Каждое из собраний рецептов обладает собственными контекс-
туальными переменными, в то же время имея определенные сход-
ные элементы. Временной критерий порождения текстов является 
одним из наиболее значимых для исследования. Нами были выбра-
ны только рукописные тексты, созданные до начала широкого рас-
пространения книгопечатания, в XIV—XVI веках. За точку отсчета 
принято создание первого немецкого собрания кулинарных рецеп-
тов. Пространственный ареал записанных текстов составляют пре-
имущественно южные и юго-западные территории современных 
немецкоязычных стран. В северном и северо-восточном секторе руко-
писный кулинарный рецепт представлен менее широко. 

Если пространственные и временные характеристики текста опре-
деляются историографами довольно легко на основании анализа бу-
маги, чернил и т. п., то установление авторства текста является слож-
ной проблемой для исследователей. Только два из исследуемых соб-
раний рецептов представляют собой авторские сочинения (Kochbuch 
des Meisters Eberhard, Das Kochbuch des Augsburger Zunftbürgermeisters 
Ulrich Schwarz), большинство же собраний являются анонимными 
произведениями. При этом говорить об авторстве человека, запи-
савшего рецепты, можно с большой долей условности. Как и многие 

1 Eis G. Die sieben Eigenkünste und ihre altdeutschen Literatur-Denkmäler // 
Forschungen und Fortschritte. 26. 1950. S. 269—271. 



Немецкоязычный кулинарный рецепт XIV—XVI вв.  . . . 273

другие потребительские тексты Средневековья, кулинарные рецепты 
подвергались процессу компиляции. Подтверждением этому может 
быть наличие параллельных рецептов (часто содержащих дословные 
совпадения) в различных собраниях, разделенных пространством и 
временем. В том случае, когда собрание составлялось компилятором, 
автор текстов оставался неизвестным. Таким образом, авторство при 
порождении рецептов может устанавливаться только по временнóму 
признаку. С другой стороны, присутствие одних и тех же рецептов во 
множестве собраний при абсолютном отсутствии дословного сходства 
в их текстах говорит о возможном устном характере передачи кули-
нарных традиций, предшествовавшем их сохранению в письменной 
речи1. В этом случае вопрос авторства текста становится второсте-
пенным; действительно  важным является то, кому он принадлежал. 
Владелец рукописи позволяет соотнести текст с социальным положе-
нием адресата, для которого он предназначался. Определить соци-
альный уровень адресата помогают, кроме того, сами рецепты, о чем 
говорит наличие в составе блюда более или менее дорогостоящих ин-
гредиентов и т. д.

В тексте позднесредневекового кулинарного рецепта содержится 
эксплицитная концептуальная информация, оценочные высказыва-
ния, информация, непосредственно не относящаяся к описанному в 
отдельном рецепте способу приготовления блюда, дополняющая фак-
туальную информацию. Сам текст дает немало информации, передача 
которой не является его основной функцией и, как правило, не вклю-
чена в привычную дефиницию кулинарного рецепта: «Кулинарный 
рецепт — это основополагающие, заранее установленные указания о 
приготовлении определённого блюда, в основе которых лежит поря-
док и способ выполнения действий, производимых с необходимыми 
ингредиентами»2. Вместе с тем эти сведения являются значимым мате-
риалом, который помогает составить картину эпохи создания текста. 

Продукты — составляющие рецептов — дают не только характе-
ристику мастерства повара, возможностей хозяина, но и природных 
ресурсов окружающего мира. Различия в потреблении продуктов пи-
тания подчеркивают социальную дифференциацию в обществе: на вы-
сшее общество и средний класс, на светское общество и духовенство. 

Кулинарный рецепт, обладая практической ценностью, отражает 
еще и моральные и эстетические ценности общества и отдельного че-
ловека. При анализе кулинарных рецептов позднего Средневековья 
становится очевидным разделение блюд на постные и скоромные, 
что подтверждает на бытовом уровне значение религии в описывае-
мый период, когда пост согласно церковным предписаниям составлял 

1 Ehlert T., Leng R. Frühe Koch- und Pulverrezepte // Medizin in Geschichte, 
Philologie und Ethnologie. Festschrift für Gundolf Keil / D. Gross, M. Reiniger 
(Hrsg.). Würzburg: Königshausen & Neumann, 2003. S. 289—320. 

2 Wikipedia, die freie Enzyklopädie // Режим доступа: http://www.wikipedia.org



Г. С. Москалюк274

150 дней в году. Кроме прямых указаний на постный характер блюда 
в заглавии  рецепта, например: Ain guot vasten muos ze machen  или в 
корпусе рецепта: Das ist hobelich in der fasten и т. д., некоторые рецеп-
ты содержат также альтернативные варианты блюда — для постных и 
скоромных дней. Особенную группу постных блюд составляли «ими-
тирующие» блюда, в рецептах которых описывается процесс приго-
товления жаркого не из мяса, а из яиц или из рыбы, выдаваемых за 
мясо или дичь. Отражение эстетического вкуса проявлялось в стрем-
лении повара украсить блюдо; «блюда на показ» — «Immitations- und 
Schaugerichte»  — характерны для большинства собраний рецептов. 
Функцией этих блюд было подчеркнуть богатство и благополучие, 
господствующие в доме, они служили своего рода символом власти и 
могущества. 

Вместе с тем основными функциями позднесредневекового кули-
нарного рецепта была аккумуляция и передача сведений по приго-
товлению чего-либо из определенных ингредиентов. Таким образом, 
кулинарный рецепт изначально обладает дуалистическим иллокутив-
ным характером: с одной стороны, он представляет собой директив-
ный текст, а с другой — обладает чертами описательного текста.

В характеристику немецкого кулинарного рецепта позднего Средне
вековья как особого типа текста входят признаки не только функцио
нально-прагматического, но и культурно-семантического профиля. 

На формальном уровне макроструктуры в позднесредневековом 
кулинарном рецепте традиционно1 выделяют  две части: инициатор, 
выступающий, прежде всего, в форме заглавия, и основная часть, со-
держащая практические указания или рабочие шаги. Членение ре-
цепта направлено на внешнее отграничение текстов друг от друга в 
составе собрания кулинарных рецептов. Части кулинарного рецепта 
функционально неравноправны. Инициатор, как правило, лишь реп-
резентирует определенное блюдо, маркирует начало и, имплицитно, 
конец текста, в то время как именно инструктирующая часть — опи-
сание рабочих шагов — является значимой для реципиента.

Основной инициатор (заглавие, вводная фраза) не всегда в доста-
точной мере отражает цель рецепта. В таком случае автором вводятся 
дополнительные элементы, уточняющие эту цель. Кроме традицион-
но выделяемых элементов поверхностной структуры кулинарного ре-
цепта — заглавия и основной части, в отдельных текстах можно обна-
ружить наличие и других составляющих макроструктуры, обладаю-
щих функциональной значимостью, таких как подзаголовок и завер-
шающая часть.

1 Glaser E. Die textuelle Struktur handschriftlicher und gedruckter Kochrezepte 
im Wandel. Zur Sprachgeschichte einer Textsorte // Textarten im Sprachwandel — 
nach der Erfindung des Buchdrucks / Rudolf Groβe u. Hans Wellmann (Hrsg.). 
Heidelberg: 1996. S. 225—249.



Немецкоязычный кулинарный рецепт XIV—XVI вв.  . . . 275

Заглавие (93,4 % всего корпуса исследованных рецептов имеют за-
главия), занимает особое место в тексте кулинарного рецепта. Как 
правило, оно позиционировано над текстом указаний по приготовле-
нию блюда или перед ним, иногда оно также выделено графически. В 
средневековых немецких кулинарных рецептах зачастую отсутствует 
деление на основной текст и заглавие. Заглавие существует не как са-
мостоятельный элемент текста, а как часть текстового единства, орга-
нически вплетенная в него. Оно эксплицируется посредством рубри-
кации или выделения инициалами первых букв слова, «открывающе-
го» рецепт.
Подзаголовок, как правило, семантически связан с заглавием и слу-

жит его расширению или объяснению. Подзаголовок — не обязатель-
ный элемент кулинарного рецепта. В большинстве исследованных 
собраний кулинарных рецептов нет ни одного рецепта, в структуру 
которого бы входил подзаголовок. Однако существуют  и собрания с 
рецептами, имеющими подзаголовки. Появление подзаголовка мож-
но объяснить необходимостью снять текстовое напряжение, создан-
ное заглавием, которое, возможно, является недостаточно информа-
тивным с точки зрения автора. В этом случае автор вводит подзаго-
ловок, объясняющий и уточняющий значение обобщенного заглавия. 
Однако значительно чаще смысловая нагрузка подзаголовка остается 
идентичной заглавию, в нем изменяется лишь форма выражения того 
же самого содержания. Подзаголовок, как правило, входит в состав 
первого предложения основного текста. Он может быть графически 
выделен (цветом, подчеркиванием) из основного текста рецепта, но 
это условие факультативно. 
Терминатор, или завершающее звено кулинарного рецепта, очень 

редко оформляется графически. Он может быть выделен как элемент 
структуры на основе функциональной значимости, с одной стороны, и 
частоты появления в виде определенных формул, повторяющихся из 
рецепта в рецепт, из собрания в собрание, — с другой. 

Наиболее часто употребляемая формула завершения рецепта  — 
директивное  выражение «gib hin» — предложение «подать» приго-
товленное блюдо на стол: vnd gyp isz czu dische; vnd gibs ze essen; gib in 
safftigen auf den tisch. Завершающее высказывание может быть расши-
рено за счет указания на способ подачи, на сочетание с другими блю-
дами для достижения наилучшего результата: vnd gibs in schwartzen 
pfeffer; mach ein ziseindel dar uber. Автор может также дать в заверше-
нии рецепта совет о наилучшем, с его точки зрения, способе приема 
пищи: die koste git man kalt oder warm и т. д. Очень часто в качестве 
завершающего элемента выступает директивное напоминание о не-
обходимости приправить блюдо специями, сахаром, посолить, изме-
нить его цвет или, например,  украсить виноградом или миндалем: 
wircz vnd salcz ess.; vnd gilb daz mit saffran vnd stell ez wol mit anderem 
gewurtz; vnd richz an mit zukker, ymber vnd traget. Он может представ-
лять собой положительную оценочную характеристику приготовлен-



Г. С. Москалюк276

ного блюда, указание на его приятные вкусовые качества: Ez ist guot, 
Und daz ist ain edel praten. В завершение рецепта может быть также 
включено подтверждение готовности блюда, задаваемое наречиями 
«berait» или «gantz»: daz ist gar gantz. do; so ist er berait; So ist es gerecht 
vnd beraitt.

Присутствие завершающего комплекса позволяет говорить о на-
личии в кулинарных рецептах «рамочной» конструкции: заглавие — 
завершающий элемент. В заглавии автор заявляет о блюде, которое 
может быть приготовлено, и в завершении подтверждается соответ
ствие полученного результата желаемому, этот  результат оценивает-
ся и комментируется. 

Особенности кулинарного рецепта как типа текста проявляются 
также на лексическом уровне. Лексический состав кулинарного ре-
цепта определяется его функциональной направленностью. Так, на-
пример, отмечается очевидная насыщенность рецептов глаголами, 
поскольку целью кулинарного рецепта является передача способов 
действия с базовыми продуктами и видов обработки гастрономиче
ских ингредиентов.  

Глаголы представлены в кулинарных рецептах необычайно широ-
ко и являются основой  описания рабочих шагов кулинара. Среди них 
наиболее часто встречаются глаголы «nehmen» и «tun» с обобщенной 
семантикой действия, не обладающие специальным «кулинарным» 
значением. Вместе с тем кулинарные рецепты позднего Средневековья 
изобилуют широким выбором семантически более специализирован-
ных глаголов, некоторые из которых находят свое применение ис-
ключительно в кулинарии, а другие приобретают здесь дополнитель-
ные значения.

Все используемые в кулинарном рецепте глаголы можно разделить  
на несколько семантических групп: обозначения первичной обработ-
ки ингредиентов: abhären; fidern; schuepen; schaben; глаголы «добавления 
ингредиентов»: begiezzen, tropfelln, bedropen, sprengen, besticken, bestossen, 
schüten; глаголы, означающие смешение ингредиентов, преобразова-
ние их в единую массу:  mengen, vsmengen, mischen,  meren и др. В основном 
глаголы, выражающие действия по приготовлению блюд, являются 
поливалентными и транзитивными. Валентные места, открываемые 
этими глаголами, занимаются в первую очередь существительными, 
обозначающими блюда или ингредиенты, используемые в процессе 
приготовления, и наименования кухонного инвентаря. Особенностью 
лексического состава корпуса кулинарных рецептов является регио-
нальная вариативность. Диалектальные различия проявляются в на-
именованиях блюд, встречающихся только на отдельных территори-
ях. Так, например, выпечка под названием morsserkochenn встречает-
ся только на северо-востоке, а geske, honnichkoken, rorkoke и spisekoke — 
только в восточной Вестфалии и в Нижней Саксонии. В то же время 
schartkuchen, bonabengel, buoben pfulen, gulden snydden являются блюдами, 



Немецкоязычный кулинарный рецепт XIV—XVI вв.  . . . 277

распространенными в Баварии и на Майне. Вместе с тем некоторые 
блюда «перешагивают» территориальные границы. Так, сладкий 
рулет штрудель  — struczel, strutzel, strützel, peterstroeczel, straube, struven, 
stubeten — выпекается и в баварской долине Инна, и в Шлезвиге.

Среди названий блюд встречаются слова иностранного происхож-
дения — заимствования из латыни, итальянского, французского язы-
ков. Например, слово galrey имеет латинские корни (от ср. лат. geladria, 
gelatus) и упоминается впервые в форме «galreide» в Баварии в 1214 г. 
Condiment происходит от латинского condimentum «специи» и означает 
«пряный бульон или соус»: condiment, condimentelin, komment.

Сочетание интернациональных рецептов с рецептами исключи-
тельно региональными подчеркивает разнообразие позднесредневе-
ковой кулинарии. С одной стороны, наличие наименований блюд, за-
имствованных из других европейских языков, позволяет говорить о 
прозрачности границ для обмена кулинарным опытом и использова-
нии этого опыта на практике. С другой стороны, в текстах очевидны 
локальные гастрономические особенности и предпочтения.

Спецификой кулинарного рецепта позднего Средневековья мож-
но считать отсутствие четко заданных мер, необходимых повару для 
приготовления блюда. Точными данными в кулинарных рецептах, 
исчисляются только яйца и исключительно дорогие пряности: So nym 
auff zehen eyer, unde seven muschaten unde twelf neghelken, vnd sneid 
iii muscat dor vnder. Указания на количество других ингредиентов ог-
раничивается приблизительными формулировками при помощи ку-
хонных приборов или заменяющих их подручных средств: ein eyer 
schaln vol wines; einen loffel vol smalcz; количественными наречиями 
zu masse, zumaßen, tomathe (достаточно): saltz zvo mazze; lützel, luttick (не-
много): salz es gar lüzel…; ain wenig, ain guite (немного): färbs ain wenig… 
Количество ингредиентов может передаваться — через сравнение с 
консистенцией других, видимо, с точки зрения автора, общеизвест-
ных, продуктов или предметов, например, «густой, как каша»: ...und 
mach in in der dick alz ein prein; «толщиной с соломинку»: das es dünne 
werd, doch in einer dikch als ain halme. Передача пропорций также 
служит отражению количественных соотношений ингредиентов:  
...nim drew tayl wasser vnd ain tayl hoenig; Jtem Nym opfel zway tail vnd 
ain tayl zwifel.
Временные модификаторы кулинарных процессов передают в пер-

вую очередь длительность протекания действий. Они представле-
ны наречиями, существительными с временнóй семантикой, а также 
темпоральными и сравнительными придаточными предложениями. 
Наибольшая точность временнóй ориентации достигается с помощью 
существительных. Минимальной единицей измерения времени при 
этом оказывается «ain halbe stund», в качестве других мер выступают 
«tag» и «nacht», которые употребляются часто с числительными. В ку-
линарных рецептах используются также темпоральные придаточные, 
указывающие на долготу процессов приготовления пищи, вводимые 



Г. С. Москалюк278

подчинительными союзами vncz; als lang, uncz; bis; czo lange bis; wann; 
als; so, wy. Измерение длительности происходит за счет соотнесения 
одного действия (процесса) с другим во времени: lass sieden auf cholen 
vncz es sey trüken; vnd wan er aufbalen wil, so gebürcz in mit nägell…

Таким образом, позднесредневековый кулинарный рецепт отлича-
ется набором текстуальных признаков. Он обнаруживает постоянно 
присутствующие характеристики (внешняя структура рецепта, сочета-
ние директивной и дескриптивной функций в тексте рецепта, особен-
ности лексического состава), которые позволяют говорить о существо-
вании специфического типа текста и его отдельных модификаций. 

Zusammenfassung

Das deutschsprachige Kochrezept des 14.—16. 
Jahrhunderts als eine Textsorte

Im vorliegenden Beitrag stellt der Autor das deutschsprachige 
Kochrezept des Spätmittelalters als entstehende Textsorte dar. Aufgrund 
der Analyse von mehr als 1400 einzelnen Texten — Haus- und Kochbücher 
eingeschlossen — wird versucht zu beweisen, dass die Kochrezepte schon 
auf der ersten Stufe ihrer Entwicklung über konventionelle Merkmale 
verfügten, was sie zu einer spezifischen Textsorte macht. Unter diesen 
Merkmalen versteht man dabei kontextuelle, kommunikativ-funktionale 
und strukturelle Eigenschaften des Textes.



М. Н. ДМИТРИЕВА, С. Т. НЕФЁДОВ
(Санкт-Петербургский государственный университет)

ТЕКТОНИКА И ФУНКЦИОНАЛЬНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ 
ВОПРОСительных высказываний В 
«еВАНГЕЛЬСКОЙ ГАРМОНИИ» ТАТИАНА

В центре рассмотрения настоящей статьи — один из традиционно 
выделяемых в грамматике коммуникативно-интенциональных типов 
предложений, а именно: немецкие вопросительные структуры, взя-
тые в единстве формы и функционального содержания. Несмотря на 
длительную историю их обсуждения как особого типа грамматиче
ских построений, их описания в германистике до настоящего време-
ни не могут быть признаны достаточно полными. В частности, такие 
предложения практически не привлекались к анализу с позиций диа-
хронической прагмалингвистики и эволюции грамматических форм 
интеррогативности в истории немецкого языка. Ниже освещаются 
наиболее существенные моменты формальной организации и дискур-
сивно-текстовой роли вопросительных высказываний, как они выяв-
ляются в составе диалогических текстовых структур «Евангельской 
гармонии» Татиана.

О «Диатессароне» сирийского богослова Татиана («Das Diatessaron»; 
griechisch: δια τεσσάρων — «durch/aus vier Evangelien») почти нет пря-
мых письменных свидетельств, кроме единственного фрагмента на 
пергаменте (14 строк), сохранившегося на древнегреческом языке1. 
Однако этот древний памятник существует в многочисленных пере-
водах на восточные и западноевропейские языки и диалекты, создан-
ных на основе древнегреческого оригинала. Древневерхненемецкая 
(латинско-восточнофранкская) двуязычная рукопись «Евангельской 
гармонии» Татиана («Die Evangelienharmonie»; lat. harmonia evangeli-
ca) датируется 2-й половиной IX века (около 830 г.). Основываясь на 

1 Simmler Fr. Textsorte `Diatessaron` und seine Traditionen. Kontinuitäten und 
Neuansätze von 9. bis 15. Jahrhundert // Textsorten deutscher Prosa von 12/13. 
bis 18. Jahrhundert und ihre Merkmale. Akten zum Internationalem Kongress in 
Berlin 20. bis 23. September 1999 / Hrsg. von Fr. Simmler. Bern, 2002. S. 289—
367.



М. Н. Дмитриева, С. Т. Нефёдов280

анализе орфографии, лексического состава и грамматических струк-
тур, историки немецкого языка полагают, что отдельные фрагменты 
этого древнего текста переведены разными авторами. Характеризуя, 
далее, стиль и текстово-типологические особенности памятника, гер-
манисты практически единодушно относят его к типу переводов, при-
ближающихся к подстрочным1.

Достаточно большой объем этого древневерхненемецкого памят-
ника (около 140 страниц) дает широкие возможности для комплексно-
го исследования различных грамматических образований, представ-
ленных в нем. Весьма интересны в «Евангельской гармонии» интер-
рогативные высказывания. Имея общую базовую интенцию запроса 
информации, они обладают широкими возможностями для различ-
ных коммуникативных трансформаций. Описание интеррогативов 
следует, однако, проводить с учетом переводного характера памятни-
ка и его религиозной тематики. 

Категория интеррогативности очень древняя, а языковые сред
ства ее экспликации характеризуются исторической изменчивостью. 
Эта категория присуща языку уже на самых ранних этапах его раз-
вития, поскольку у человека в любые времена и в любом сообществе 
была потребность в новых сведениях. Задавая вопросы, спрашиваю-
щий стремится получить от собеседника недостающую информацию, 
подтверждение своих догадок, решение некоторой проблемной ситу-
ации, складывающейся в результате осознания говорящей личностью 
ограниченности имеющихся у нее знаний о том или ином положении 
вещей. Поэтому вопросительные предложения могут быть рассмотре-
ны как побудительные в широком смысле высказывания (директивы). 
Именно такой подход постепенно утвердился в современной функци-
ональной грамматике. При этом многие лингвисты весьма часто от-
носят интеррогативы (квестивы, эротетивы) к отдельному интенцио-
нальному классу как части широкого функционального объединения 
директивных высказываний2. 

Вопросительное высказывание — одна из текстовых составляющих 
вопросно-ответного речевого единства. Наряду с другими основными 
компонентами — спрашивающим, спрашиваемым и референтом, — 
оно формирует структуру интеррогативной ситуации. Рассматривая 
семантическую организацию вопросно-ответного единства в деталях, 

1 Строева Т. В. Модальность косвенной речи в немецком языке: Дис. … док. 
филол. наук. Л., 1950. С.196; Адмони В.  Г. Исторический синтаксис немец-
кого языка. М., 1963. С. 29; Гухман М. М., Семенюк Н. Н. История немецко-
го литературного языка IX—XV вв. М., 1983. С. 30—31; Eggers O. Deutsche 
Sprachgeschichte. Bd. I: Das Althochdeutsche. Hamburg, 1963. S. 207.

2 Богданов В. В. Речевое общение: Прагматический и семантический ас-
пекты. Л., 1990. С. 52—53; Михайлов Л. М. Коммуникативная грамматика не-
мецкого языка. М., 1994. С.  47—77; Поспелова А.  Г. Речевые приоритеты в 
английском диалоге: Дис. в виде науч. докл. … док. филол. наук. СПб., 2001. 
С. 23—24; Сусов И. П. Введение в языкознание. М., 2007. С. 40 и др.



Тектоника и функциональный потенциал.. . 281

в нем можно выделить частные структурно-семантические элемен-
ты: вводящее вопрос предложение, собственно вопрос, обращение 
к спрашиваемому, вводящее ответ предложение, собственно ответ 
и т. д. В рамках статьи не представляется возможным проанализиро-
вать структурную организацию и функции всех составляющих воп-
росно-ответных единств; остановимся на некоторых из них.

Как показал языковой материал, вводящие вопрос предложения 
обязательно содержат в тексте Татиана verba dicendi. Наиболее час-
тотен среди них глагол quedan. В древневерхненемецкий период эта 
лексема, как отмечает Т. В. Строева, служила обязательным элементом 
ввода прямой речи: «… глагол quethan действительно выделяется тем, 
что он служит в древнегерманских языках часто единственным, всег-
да преимущественным средством для введения прямой речи»1. Далее 
по частотности употребления среди verba dicendi в указанной позиции 
следуют слабые глаголы 1-го класса antuurtаn и antlingеn (около 10 % 
выявленных случаев). Но они употребляются в основном параллель-
но с quedan. Слабый глагол 3-го класса frâgên, ставший впоследствии 
наиболее употребительным при вводе вопросительных высказыва-
ний в современном немецком языке, наименее употребителен в тексте 
Татиана и всегда используется здесь в сопряжении с quedan.

Обобщая приведенные выше данные, можно сделать вывод о том, 
что в древневерхненемецком нет специального глагола для ввода 
вопроса. С этой целью применяется преимущественно глагол quedan, 
в том числе и для ввода вопросительных высказываний. Также не-
льзя утверждать, что глагол antlingen может считаться типичным для 
ввода вопросов. Он часто предваряет переспросы, используется в си-
туациях, когда за вопросом следует ответ на другой вопрос. Примеры 
же с глаголом frâgên в этой функции очень редки. Вместе с тем само 
их наличие в тексте «Евангельской гармонии» позволяет говорить о 
наметившейся в древневерхненемецкий период тенденции к замеще-
нию в этой позиции quedan — нейтрального глагола для ввода пря-
мой речи — специализированным глаголом frâgê n, имеющим более 
узкое лексическое значение.

Вводящие вопрос предложения содержат также обозначения ад-
ресанта и адресата. Нередко адресат обозначен именем нарицатель-
ным: «138. 11: Inti giuuant ci themo uuîbe quad…»2 (И повернувшись 
к женщине, сказал…). В силу религиозной направленности текста в 
нем чаще всего представлены обращения к Христу: «128. 6: … quad 
zi themo heilante: uuer ist mîn nâhisto?» (237) (… сказал Спасителю: «Кто 
мой ближний?»). В предложениях, вводящих вопросительные выска-

1 Строева Т. В. Модальность косвенной речи в немецком языке: Автореф. 
дис. … док. филол. наук. Л., 1951. С. 17. 

2 Tatian. Latheinisch und Althochdeutsch / Hrsg. von E. Sievers. Paderborn, 
1872. S. 261. В дальнейшем страницы этого издания приводятся прямо в тек-
сте. Подстрочный перевод на русский язык осуществлен авторами статьи.



М. Н. Дмитриева, С. Т. Нефёдов282

зывания самого Христа, адресат чаще всего обозначен местоимен-
но — 46, 7 % (146 случаев); например: «187. 5: Thô antlingita imo ther 
heilant:… ob ih uuola sprah, ziu slehis mih?» (310) (Тогда ответил ему 
Спаситель: «… если я правду говорю, почему бьешь меня?»). Из бо-
лее широкого контекста становится понятно, к кому обращено вы-
сказывание. В тексте «Евангельской гармонии» встречаются также 
вопросы, где на адресата указывает обращение: «141. 15: Blintê, uue-
dar ist mêrâ… ?» (266) («Слепые, что больше?»). В некоторых примерах 
типа «132. 9. Antherê quâdun: vvuo mag suntîg man thisiu zeihan duon?» 
(247) («Как может грешный человек такие чудеса творить?») адресат 
эксплицитно не обозначен. Такие вопросы не обращены к конкрет-
ному лицу, а используются как один из составляющих элементов раз-
вернутого высказывания-рассуждения. Риторические вопросы также 
не содержат, как правило, указания на адресата. С помощью рито-
рических вопросов говорящий обращается к самому себе, ко многим 
присутствующим, акцентирует внимание читателя на определенной 
мысли и т. д. 

Как отмечалось выше, базовая интенция вопроса  — запрос ин-
формации. В зависимости от характера запрашиваемой информа-
ции вопрос может быть общим или частным. Общий вопрос (немес-
тоименный, Satzfrage, Entscheidungsfrage) в современном немецком 
языке в формальном плане обладает двумя отличительными призна-
ками: инверсией предиката и восходящей интонацией. Восходящую 
интонацию мы не можем проследить на примере письменного тек-
ста, но подразумеваем ее. Вопросительные предложения указанной 
структурной организации обнаружены и в тексте Татиана, например: 
«231. 1: … habêt ir hier uuaz thaz man ezzan megi?» (336) (… «есть у вас 
здесь что-нибудь, что может есть человек?»). Разумеется, понятие «по-
рядок слов» не в полной мере применимо к древневерхненемецкому 
периоду. Однако В. Г. Адмони справедливо пишет о том, что «хотя 
расстановка слов в древневерхненемецком, как в предложении, так и 
в словосочетании, значительно менее фиксирована, чем в современ-
ном немецком языке, порядок слов обладает все же определенными 
тенденциями, позволяющими использовать его для структурной ор-
ганизации предложения»1.

Общий вопрос употребляется в тех случаях, когда говорящему 
нужно получить подтверждение (или опровержение) имеющейся у 
него информации о ситуации, обозначаемой в вопросе. В общем воп-
росе новая информация не запрашивается. Другими словами, «об-
щий вопрос — запрос о достоверности того нового, что сообщается в 
высказывании»2. Но формально-структурная организация немецких 
общих вопросов, как в современном языке, так и на более ранних сту-

1Адмони В. Г. Исторический синтаксис немецкого языка. М., 1963. С. 61. 
2Иванова И. П., Бурлакова В. В., Почепцов Г. Г. Теоретическая грамматика 

английского языка. М., 1981. С. 178. 



Тектоника и функциональный потенциал.. . 283

пенях его развития, может быть и другой. В частности, иногда может 
использовать форму повествовательного предложения. Финитный 
глагол стоит при этом на втором месте, а смыслоразличительным при-
знаком вопроса выступают в древневерхненемецком тексте отрицание 
nî, частицы eno, noh, îa, союз odo и другие грамматические маркеры. 
Вопросы такого лексико-структурного наполнения из «Евангельской 
гармонии» можно иллюстрировать примером типа «119. 6 … thû bist 
meistar Israhêlô inti thû ni uueist thiz?» (224) («… ты учитель Израилев 
и ты не знаешь этого?»). Выбор говорящим косвенной формы вопро-
са — универсальный риторический прием, весьма часто используемый 
в речевой коммуникации. Об этом пишет, в частности, И. В. Арнольд: 
«… утвердительные по форме предложения могут использоваться как 
вопросы, если спрашивающий хочет показать, что он уже догадывает-
ся о том, каков будет ответ, и ему это не безразлично. Они также могут 
служить как побуждения к действию»1. 

Другой тип вопросительных предложений — специальный вопрос 
(частный, местоименный — Wortfrage, Ergänzungsfrage). Такие вопро-
сы говорящий ставит, когда осознает информационный пробел в сво-
их знаниях. Недостающая информация связана с предметным содер-
жанием. Поскольку денотативное содержание запрашиваемой инфор-
мации может быть весьма разнообразным, столь же разнообразны и 
указания на семантическую сферу информации, представленные воп-
росительными местоимениями (pronomina interrogativa, в немецкой 
терминологии W-Wörter) was, welcher, wann, wie и т. д. Общий харак-
тер применения местоименных номинаций поясняют С.  А.  Крылов 
и Е. В. Падучева: «Вопросительные местоимения 〈…〉 означают, что 
говорящий допускает существование объектов с некоторыми свойс-
твами и не в состоянии их идентифицировать, побуждает слушающе-
го 〈…〉 осуществить эту идентификацию»2. Это дает некоторым лин-
гвистам основания охарактеризовать вопросительные местоимения 
как особый «контурный» тип языковых обозначений («Umrißstellen», 
«Leerstellen»), задающих в общем виде семантическую (понятийную) 
сферу поиска запрашиваемой информации3. 

В древневерхненемецкий период вопросительные местоимения 
уже развиты довольно хорошо. Употребляя их, можно запрашивать 
самую разнообразную информацию: vvuo manigu (сколько?), uuaz 
(что?), uuer (кто?), uuanne (когда?), uuâr (где?), zi hiu /ziu (почему?), bi 
hiu (из-за чего?), uues (чей?), uuen (кого?), uuelîh (какой?), uuedaran 

1Арнольд  И.  В. Стилистика современного английского языка. Л., 1981. 
С. 165. 

2 Крылов С. А., Падучева Е. В. Местоимение // Большой энциклопедический 
словарь: Языкознание / Гл. ред. В. Н. Ярцева. М., 2000. С. 295. 

3 Erben J. Deutsche Grammatik: Ein Abriß. 11. Aufl. München, 1972. S. 231; 
Brinkmann H. Die Antwort als sprachliche Erscheinung // Brinkmann H. Sprache 
als Teilhabe: Aufsätze zur Sprachwissenschaft / Hrsg. von M. Scherner. Düsseldorf, 
1981. S. 59.



М. Н. Дмитриева, С. Т. Нефёдов284

(кто из двух?), uuie (как?) и т. д. Вопросительные местоимения обыч-
но стоят на первом месте в вопросе и тем самым сразу ориентируют 
адресата относительно характера требуемой информации. Например: 
«130.1: … uuaz ist íu gisehan fon Christe? uues sun ist her?» (240) (« … что 
вам известно о Христе? Чей сын он?»); «140. 1: … uuanne cumit gotes 
rîchi? (264) (« … когда наступит Царство Божье?»). Впрочем, синтакси-
ческая форма частных вопросов может быть и иной: «132.10: thû uuaz 
quidist fon demo thie thir inteta thîniu ougûn?» (247) («Ты что скажешь о 
том (человеке), который открыл тебе глаза?»). Понятно, что эта вариа-
тивность в структурном построении вопросительных предложений не 
проходит бесследно для их функционирования в речи: она привносит 
дополнительные оттенки значения и влияет на характер ответа.

В соответствующем лексико-структурном оформлении ответного 
высказывания может содержаться также и некоторая характеристика 
отвечающего на вопрос с точки зрения его статусного положения, ког-
нитивного опыта, эмоционального состояния, личностных качеств, 
желания, намерения и т. д., она позволяет более глубоко понять ситу-
ацию общения. В ответах используются различные структуры, в зави-
симости от характера запрашиваемой информации. 

В результате анализа вопросно-ответных диалогических структур 
была выявлена также довольно обширная группа вопросов, не ори-
ентированных на ответную вербальную реакцию. Употребление их 
в тексте — особый риторический прием автора (переводчика). Такие 
вопросы составляют почти половину от всех интеррогативов, обнару-
женных в исследуемом тексте. Более того, названную группу вопросов 
отличает от остальных наличие в их структуре специализированных 
лексических средств — маркеров коммуникативной трансформации. 
Это квазивопросительная частица eno ni, а также союзы oba и odo. 

Частицы восточнофранкского диалекта, как и других диалектов 
древневерхненемецкого периода, в основном латинского происхож-
дения. Этимология многих из них представлена в III томе «Немецкой 
грамматики» Я. Гримма, где показано развитие системы древневерх-
ненемецких частиц, начиная с индоевропейского их состояния1. Так, 
частица eno(ni), по Я. Гримму, развилась от основы готского прономи-
нального наречия (частицы) is. В восточнофранкском диалекте части-
цы — слаборазвитый класс слов. Они однотипны, если не учитывать 
колебания в орфографии: eno ni, enoni, еnonú, еno. В некоторых пред-
ложениях вопросительность «поддерживается» и другими средствами: 
обратным порядком слов, наличием вопросительных местоимений. В 
других вопросах только соответствующая частица трансформирует 
высказывание в сферу вопросительности, нейтрализуя даже прямой 
порядок слов. Например: «122. 3: Eno got ni tuot giriht sînerô gicoro-
nerô, thiê thâr ruofent zi imo tages inti nahtes…?» (228) («Бог не защитит 
ли своих избранных, которые взывают к Нему день и ночь..?»).

1 Grimm J. Deutsche Grammatik: In 4 Bdn. Bd. III. Göttingen, 1822.



Тектоника и функциональный потенциал.. . 285

Другой способ употребления вопросительных предложений во 
вторичных функциях  — риторические вопросы. Для их структуры 
характерно наличие в тексте Татиана уже упоминавшихся союзов oba 
и odo. Риторические вопросы не предполагают ответа и ставятся не 
для того, чтобы побудить слушающего сообщить нечто новое гово-
рящему. Как замечает И.  В.  Арнольд, функция риторического воп-
роса  — «привлечь внимание, усилить впечатление, повысить эмо-
циональный тон 〈…〉. Ответ в нем уже подсказан, 〈…〉 риторический 
вопрос 〈…〉 вовлекает читателя в рассуждение или переживание»5. 
Проиллюстрировать этот случай можно следующим текстовым извле-
чением из Татиана: «36. 4: Oba thaz lioht, thaz thâr in thir ist, finstarnessi 
ist, thiu finstarnessiu vvuo mihhilu sint?» (111) («Если свет, который в 
тебе, — тьма, тогда какова тьма?»). Вопросы такого типа, по сути, — 
утверждения. Вклиниваясь в последовательность повествовательных 
предложений, риторический вопрос служит целям навязывания собе-
седнику личного мнения говорящего.

В роли эмфатического утверждения выступают также вопросы, 
содержащие отрицание. Подача информации от противного и фор-
ма вопроса с включением отрицания придают таким высказываниям 
большую выразительность. Кроме того, в этом случае говорящий не на-
вязывает свою точку зрения, выражает мысль менее категорично, пре-
доставляя слушающему возможность не согласиться с его мнением. 

Упомянутые выше функции вопросительных высказываний не 
охватывают всех случаев употребления вопросов в первичных и во 
вторичных функциях в «Евангельской гармонии» Татиана. Поэтому 
необходимо их дальнейшее, более детальное изучение. Однако уже 
описанный языковой материал позволяет сделать вывод о том, что 
категория интеррогативности в древневерхненемецкий период суще
ствования немецкого языка представлена в широком, функционально 
подвижном типе грамматических построений, обладающем  многооб-
разием форм языкового воплощения и целым спектром коммуника-
тивно-речевых функций. Широкий диапазон коммуникативных фун-
кций и высокий прагматический потенциал интеррогативных выска-
зываний демонстрирует и текст «Евангельской гармонии», в котором 
вопросы могут выполнять следующие функции: нарративную, убежда-
ющую, фатическую, эмоционально-оценочную, регулятивную и неко-
торые другие. Вопросно-ответные единства часто выступают как свя-
зующее звено между частями текста, поэтому не случайно в них высо-
ка доля синсемантичных языковых средств: 1) местоимений: личных 
ih, her, in, sie; указательных thaz, es; вопросительных; притяжатель-
ных mîn, irâ; 2) союзов inti, thô, thaz, odo, oba; 3) частиц. Контекстная 
зависимость вопросительных структур так велика, что  позиционные 
условия их применения следует считать одним из критериев, по ко-
торому происходит отграничение структур с вопросительным значе-
нием от построений со значением невопросительности. Контраст же 
между интеррогативной формой и конкретным коммуникативным 



М. Н. Дмитриева, С. Т. Нефёдов286

смыслом, который возникает в случае употребления вопросительных 
высказываний во вторичных функциях, позволяет говорить об их вы-
соком экспрессивно-стилистическом потенциале, лишь эскизно обоз-
наченном в данной статье.

Zusammenfassung

Aufbau und Funktionen von Fragesätzen in der  
lateinisch-deutschen «Tatianbilingue»

Im Mittelpunkt des Artikels stehen die Frage-Antwort-Einheiten in der 
Textstruktur des althochdeutschen Tatians. Sie werden von verschiedenen 
Seiten analysiert; dabei wird auf die spezifischen Merkmale der Fragesätze 
in der althochdeutschen Periode besonders hingewiesen. Die Fragesätze 
konnte man im Althochdeutschen nicht nur primär, sondern auch sekun-
där gebrauchen. Und schon damals existierten gewisse Tendenzen zum 
Gebrauch bestimmter Mittel in bestimmten Fragetypen. So wurde die 
Ausdruckskraft des Textes erhöht und Wirkung auf den Adressaten er-
zielt. 



В. С. Евсеев
(Академия государственного управления при Президенте 

Республики Казахстан, Астана)

Неиконическая хронология в 
немецких повествовательных  

текстах Нового времени

Одним из основных принципов организации повествовательного 
текста является принцип хронологической иконичности: события, со-
ставляющие фабулу, обычно излагаются в тексте в той последователь-
ности, как они произошли в действительности1, ср.: «Veni, vidi, vici» 
(«Пришел, увидел, победил»)2. Отклонение от данного принципа без 
специального выражения языковыми средствами именуется в класси-
ческой филологии ordo artificialis («искусственный порядок»)3 или hyster-
on proteron («позднейшее сначала»), ср.: «Moriamur et in media arma rua-
mus!» («Да умрем и да бросимся в гущу боя!» — Вергилий, «Энеида»)4 

1 Термины «иконичность» и «неиконичность» по отношению к хроноло-
гии событий в повествовательном тексте употребляются здесь в соответствии 
с семиотической концепцией Ч. С. Пирса, определявшего иконичность как 
сходство знака с обозначаемым им объектом и в качестве разновидности ико-
нических знаков выделявшего знаки-диаграммы, которые передают сходс-
тво отношений между частями объекта и отношений между частями знака 
(см.: The philosophy of Peirce: selected writings / J. Buchler (ed.). N. Y., 1978. 
P. 105). В приложении к (не)иконической хронологии объектом можно считать 
временные отношения между разновременными событиями во внеязыковой 
действительности (или в их концептуальном представлении на временнóй 
оси), а знаком — временные отношения между передающими эти события 
элементарными предложениями (клаузами) в линейной последовательнос-
ти текста, так что здесь речь идет о диаграмматической (не)иконичности 
(см.: Nöth W. Handbuch der Semiotik. 2. Aufl. Stuttgart, 2000. S. 290).

2 На эту известнейшую цитату из «Записок о гражданской войне» Цезаря 
как на иллюстрацию к принципу иконичности впервые обращает внимание 
Р. Якобсон (cм.: Jakobson R. Selected writings. Vol. 2. Word and language. The 
Hague, 1971. P. 350).

3 Шмид В. Нарратология. М., 2003. С. 159.
4 Metzler Literatur Lexikon: Begriffe und Definitionen / Hrsg. von G. Schweikle 

und I. Schweikle. 2. Aufl. Stuttgart, 1990. S. 215.



В. С. Евсеев288

или «Ihr Mann ist tot und läßt Sie grüßen» (Гёте, «Фауст»)1. В этих пред-
ложениях обратный порядок передаваемых событий может быть ре-
конструирован только на основании знания логики их следования, 
ср. современный пример: «[ich] fuhr mit dem nächsten Zug weg. Ich 
bezahlte dem Hotelier sogar den angebrochenen Tag»2. Чаще всего нару-
шение принципа иконичности сигнализируется совмещением форм 
претерита и плюсквамперфекта («Er [der Jugendfreund] stand neben 
der Portugiesin und war aus ihrer Heimat gekommen [...]»3), временны-
ми союзами («Bevor wir weggefahren sind, hat mein Vater ihm einen Zettel 
ans Halsband getüdert [...]»4) или наречиями («Der Zaunigel brachte den 
König auf den Weg, ließ sich aber vorher auch seine Tochter angeloben»)5. 
В нарратологии названные примеры могут трактоваться как анахро-
ния, представленная либо пролепсисом, т. е. «забеганием вперед» (как в 
примере с союзом bevor), либо аналепсисом, т. е. «возвращением назад» 
(как в примерах с плюсквамперфектом или наречием)6. Уточняя ис-
пользуемую терминологию, необходимо отметить, что в сравнении с 
ordo artificialis и анахронией неиконическая хронология — более узкое 
понятие, т. к. она ограничивается случаями, когда события выражены 
в непосредственно соседствующих элементарных предложениях, а в 
сравнении с гистероном протероном — более широкое, т. к. распро-
страняется и на те случаи, когда отклонение от естественного порядка 
событий эксплицитно выражено грамматическими средствами7.

Развивая уже предпринятую нами попытку анализа неикониче
ской хронологии8, в данной статье мы предлагаем характеристику 
повествовательных текстов с точки зрения представленности в них 
неиконической хронологии, а также краткую типологию средств ее 
выражения. Материал был получен из расширенного корпуса текс-
тов, в который на настоящий момент входят 207 прозаических про-
изведений Нового времени (от И. В. Гёте до Т. Бруссига). Критерием 

1 Wilpert G. Sachwörterbuch der Literatur. 8. Aufl. Stuttgart, 2001. S. 362.
2 Böll H. Ansichten eines Clowns. München, 1985. S. 125.
3 Musil R. «Die Portugiesin» // Gesichtete Zeit: Deutsche Geschichten 1918—

1933 / Hrsg. von M. Reich-Ranicki. München, 1986. S. 115.
4 Kant H. Die Aula. Berlin, 1969. S. 50.
5 Bechstein L. Deutsche Märchen und Sagen. Berlin; Weimar, 1966. S. 346.
6 Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansätze — Personen — 

Grundbegriffe / Hrsg. von A. Nünning. 2. Aufl. Stuttgart; Weimar, 2001. S. 13.
7 Обосновывая актуальность понятия «неиконическая хронология», 

уместно отметить, что в грамматических описаниях временнóй семантики 
речь чаще всего идет о предшествовании или следовании действия главного 
предложения действию придаточного (или наоборот), порядку же действий 
относительно друг друга, т. е. их хронологической иконичности, уделяется 
меньше внимания.

8 Ср.: Yevseyev V. Ikonizität und Taxis: ein Beitrag zur Natürlichkeitstheorie am 
Beispiel des Deutschen und Russischen. Frankfurt a. M., 2003, где вместо терми-
на «хронология» используется «таксис».



Неиконическая хронология в немецких текстах 289

отбора текстов была их значимость для определенной эпохи или для 
истории немецкой литературы в целом. Небольшие тексты (до 25 
страниц) анализировались целиком, крупные тексты — в форме вы-
борки1; общий объем полных текстов и выборок на немецком языке 
составил 5,3 млн. печ. знаков (ок. 2600 стр.)2. При идентификации слу-
чаев неиконической хронологии учитывалось следующее:

—	 события должны быть выражены либо в сложноподчинен-
ном предложении (СПП) с придаточным времени (другие 
типы СПП  — относительные, условные, причинные и др.  — 
не рассматривались)3, либо в сложносочиненном предложении 
(ССП) с союзами und, aber, doch и др., либо в рамках бессоюзно-
го сложного предложения (БСП) или сверхфразового единства 
(СФЕ);

—	 события должны относиться к контексту прошедшего време-
ни и быть выражены формами претерита, плюсквамперфекта, 
а также перфекта или исторического презенса;

—	 если придаточное предложение разрывает главное, то для при-
нятия решения, идет ли здесь речь об иконической или не
иконической хронологии, учитывается положение сказуемого, 
а если разорвано и оно — по положению его смысловой части 
(изменяемой части глагола с отделяемой приставкой, если это 
претерит или настоящее историческое, или причастия II, если 
это плюсквамперфект или перфект, напр.: «[...] es trat, sobald 
sie [die Sängerin] erschien, die größte Stille ein»4, «Und Hans-Peter 
hatte, bevor er den Strohhalm verschenkte, gesagt: „Ich werde Slawistik 

1 Романы и повести анализировались в форме выборки, т. к. их полный 
анализ занял бы слишком много времени. В выборку входили по две стра-
ницы текста через равные промежутки, напр., с. 50—51, 100—101, 150—151, 
200—201 и т. д. Промежуток выбирался в зависимости от объема текста: так, 
в более коротких текстах этот промежуток был меньше, в более длинных 
текстах — больше. Так, в текстах длиной ок. 150 страниц анализировались 
с.  20—21, 40—41, 60—61, 80—81, 100—101 и т.  д., в текстах длиной более 
500 страниц — с. 100—101, 200—201, 300—301, 400—401, 500—501 и т. д. Все 
выборки имеют объем не менее 15 тыс. печ. знаков.

2 Для сравнения привлекались данные, полученные при анализе двух 
других корпусов: русского (77 текстов, 2,3 млн. печ. знаков) и английского 
(58 текстов, 1,4 млн. печ. знаков).

3 Согласно наблюдениям некоторых исследователей (ср.: Degand L. Con
textual constraints on causal sequencing in informational texts // Functions of lan-
guage. Issue 7 : 2, 2000. P. 175), в причинных СПП принцип хронологической 
иконичности почти всегда нарушается, т. к. придаточное причины, выража-
ющее более раннее событие, почти всегда следует главному. Изучение при-
чинных СПП с точки зрения неиконической хронологии может стать темой 
отдельной публикации.

4 Börne  L. Die Carbonari und meine Ohren // Deutsche Novellen des 19. 
Jahrhunderts / Auswahl und Erläuterungen von K. Martens. Moskau, 1955. S. 360.



В. С. Евсеев290

studieren“»)1 (в нашем корпусе содержиться около 10 таких 
примеров);

—	 учитывались случаи не только строгой разновременности, но 
и частичного наложения событий, в особенности если между 
ними помимо временных отношений просматриваются при-
чинные: то из них, которое является причиной другого, долж-
но ему предшествовать во времени, даже если временной про-
межуток между событиями незначителен или второе наступа-
ет до полного завершения первого: «„Was kommt dort von der 
Höh’!“ rief Bibi begeistert, als er seinen Bruder erblickte»2.

При исследовании параметра «Частотность случаев неикониче
ской хронологии»3 был идентифицирован 301 случай, соответствую-
щий названным выше условиям. Объем статьи не позволяет привести 
данные по каждому тексту, поэтому мы вынуждены ограничиться из-
ложением основных обобщений.

Около 1.	 1/3 всех изученных текстов не содержат отклонений от 
естественного порядка событий на микротекстуальном уровне. 
Почти половину этой группы текстов составляют короткие рас-
сказы, в отношении которых утверждение об отсутствии в них 
неиконической хронологии применимо полностью, т.  к. они 
анализировались целиком. Также во многих романах и повес-
тях данное явление встречается, по всей вероятности, настоль-
ко редко (если вообще встречается), что в выборках из них не 
обнаруживается ни одного примера неиконической хроноло-
гии. Применительно к историческому аспекту изученных тек-
стов нужно отметить, что ни один роман эпохи романтизма и 
реализма не относится к этой группе, т. е. в выборках из рома-
нов этих эпох всегда встречается хотя бы один случай откло-
нения от естественного порядка событий. Любопытно, далее, 
что в эту группу входят многие тексты, которые можно отнес-
ти к жанру «путевые заметки», напр. «Путешествие по Гарцу» 
Г.  Гейне, «Странствия по марке Бранденбург» Т.  Фонтане, 
«Голоса Марракеша» Э. Канетти; в выборках из них неикони-
ческие случаи не встречаются4.
В тех текстах, где обнаруживаются примеры неиконической 2.	
хронологии, их частотность колеблется от 0,02 до 0,25 случая 
на 1000 печатных знаков (т. е. от 1 случая на 25 стр. до 1 слу-

1 Grass  G. Der Slawist // Ders. Werkausgabe in zehn Bänden / Hrsg. von 
V. Neuhaus. Bd. 1. Darmstadt; Neuwied, 1987. S. 319.

2 Dürrenmatt F. Grieche sucht Griechin. Zürich, 1972. S. 140.
3 Для исследования этого параметра была определена длина каждого тек-

ста в тысячах печатных знаков.
4 Это наблюдение подтверждается данными из английского корпуса: в вы-

борке из текста «Путешествие с Чарли в поисках Америки» Дж. Стейнбека, 
как и в выборках из немецких текстов того же жанра, не обнаруживается 
случаев неиконической хронологии.



Неиконическая хронология в немецких текстах 291

чая на 2 стр.) и составляет в среднем 0,07—0,08 случая на 1000 
печ. зн. (т. е. 1 случай на 6—7 стр.). Лишь отдельные тексты де-
монстрируют значительно бóльшую частотность, чем 0,25 слу-
чая на 1000 печ. зн. Примером может служить рассказ Г. Грасса 
«Славист», содержащий три случая неиконической хронологии, 
хотя он занимает чуть более одной страницы (частотность — 
1,36).
Частотность случаев неиконической хронологии обратно про-3.	
порциональна длине текста: чем длиннее текст, тем реже встре-
чается неиконическая хронология по отношению к определен-
ной единице текста. Тексты объемом до 5 стр. демонстрируют в 
среднем частотность 0,09 на 1000 печ. зн., от 5 до 50 стр. — 0,07 
на 1000 печ. зн., от 50 до 500 стр. — 0,06 на 1000 печ. зн., свыше 
500 стр. — 0,04 на 1000 печ. зн.1.
Как показывает сравнение данных трех корпусов — немецко-4.	
го, русского и английского (см. сноску 2, с. 289), частотность 
случаев неиконической хронологии в среднем приблизитель-
но одинакова в трех языках и может считаться, таким образом, 
своего рода межъязыковой константой.
Сравнение текстов, относящихся к эпохе романтизма (К. Брен5.	
тано, Й. Эйхендорф, Э. Т. А. Гофман, А. Шамиссо, В. Гауф), реа-
лизма (В. Раабе, Т. Фонтане, Г. Келлер, Т. Шторм, А. Штифтер) 
и модернизма (А.  Гольц, И.  Шлаф, А.  Шницлер, Р.  Музиль, 
Г. Гессе, С. Цвейг, А. Дёблин, Й. Рот, Э. Кестнер, Х. Фаллада 
и др.), показывает, что в текстах романтизма частотность случа-
ев неиконической хронологии несколько выше средней, в тек-
стах реализма — соответствует средней и в текстах эпохи модер-
низма — несколько ниже средней. Этот факт требует дальней-
шего подтверждения и интерпретации.

Необходимо также остановиться на лингвистических аспектах не-
иконической хронологии. Согласно данным корпуса, самым распро-
страненным способом выражения двух событий в обратном порядке 
является конструкция «[Prät], als [Prät]» (117 неиконических случаев 
из 301, т. е. 38,8 %), напр.: «Er riet mir nämlich, als er meinen Entschluß, 
den Anachoreten zu besuchen, erfuhr, dazu einen heitern Morgen zu 
wählen [...]»2. В связи с неопределенностью временнóго значения со-
юза als (он может участвовать в выражении как разновременности, 

1 Это может быть связано с тем, что длинные тексты (в первую очередь 
романы) содержат больше ненарративных элементов (описаний и диалогов), 
так что события, передаваемые не в порядке их следования, выражаются 
чаще всего не в рамках единой синтаксической структуры, т. е. не микротек-
стуально, а в рамках более крупных единиц текста, т. е. макротекстуально, и 
тогда речь идет не о неиконической хронологии в ее узком понимании, а о 
нарративной анахронии.

2 Hoffmann E. T. A. «Der Einsiedler Serapion» // Ders. Werke in 4 Bänden. Bd. 2. 
Frankfurt a. M., 1984. S. 220.



В. С. Евсеев292

так и одновременности) важную роль здесь играет семантика пре-
дельности ситуаций1 и логические отношения между ними, т.  к. в 
противном случае была бы возможна интерпретация событий как од-
новременных.

На втором месте по частотности находится конструкция «[Prät]. 
[Pqp]» (23 случая, т. е. 7,6 %), напр.: «K. blickte den Gerichtsdiener an. 
Dieser hatte doch gesagt, daß sich niemand um K. kümmern werde [...]»2. 
Этот тип редко рассматривается в нормативных грамматиках как 
один из способов выражения временных отношений между события-
ми в связи с минимальной формальной связью между его составными 
частями; однако именно форма плюсквамперфекта, соотносящая фор-
мально независимое предложение с предыдущим контекстом, может 
считаться тем дейктическим средством, которое придает некоторой 
паре предложений статус СФЕ, т. к. прономинальная анафора (как в 
предыдущем примере: Gerichtsdiener  — dieser) может и отсутствовать: 
«An dem Tag [...] erhielt ich von meiner Firma die Kündigung. Ich hatte mir 
eben zu viel Zeit genommen [...]»3. Далее в порядке убывания частотности 
следуют конструкции, часто упоминаемые в грамматических описа-
ниях:

—	 «[Prät], nachdem [Pqp]» (21 случай, 7,0 %), напр.: «Deswegen fuhr 
sie am nächsten Tag wieder los, nachdem sie den Bauern Kosk gefragt 
hatte, ob sie in seinem Walde ein wenig Holz sammeln dürfte»4;

—	 «[Prät], als [Pqp]» (17 случаев, 5,6 %), напр.: «„Welche Menschen!“ 
rief Georgette entsetzt, als sich das Teufelspack verzogen hatte»5;

—	 «bevor [Prät], [Prät]» (14 случаев, 4,7 %), напр.: «Bevor er in den 
Hausflur ging, sah er sich um, ob ihm jemand folgte»6;

—	 «als [Prät], [Pqp]» (11 случаев, 3,7 %), напр.: «Als der Medizinstudent 
in Davos eintraf, war Neuschnee gefallen»7;

1 Термин «предельный» употребляется здесь в значении «имеющий внут-
реннюю границу», по достижении которой действие исчерпывает себя и воз-
никает иная ситуация (ср.: Бондарко А. В. Глагольный вид в высказывании: 
признак «возникновение новой ситуации» // Russian Linguistics, Issue 16, 1993. 
C. 239). Значение предельности может быть заложено в семантике самого 
глагола (kommen, sterben) или проявляться на уровне сочетания глагола с до-
полнениями и обстоятельствами (einen Apfel essen, zur Bibliothek gehen) — см.: 
Andersson  S.-G. Aktionalität im Deutschen: Eine Untersuchung unter Vergleich: 
mit dem russischen Aspektsystem. Bd.1. Die Kategorien Aspekt und Aktionsart im 
Russischen und im Deutschen. Uppsala, 1972. S. 48—49.

2 Kafka F. Der Prozeß. Frankfurt a. M., 1989. S. 60.
3 Bachmann  I. Ein Geschäft mit Träumen // Dies. Ausgewählte Werke. Bd. 2. 

Berlin; Weimar, 1987. S. 519.
4 Brežan J. Wie die alte Jantschowa mit der Obrigkeit kämpfte // Ders. Erzäh

lungen. Berlin, 1987. S. 140.
5 Dürrenmatt F. Op. cit. S. 20.
6 Döblin A. Die Nachtwandlerin // Ders. Erzählungen. Leipzig, 1957. S. 110.
7 Grass G. Im Krebsgang. Göttingen, 2002. S. 25.



Неиконическая хронология в немецких текстах 293

—	 «[Prät]; [Pqp]» (9 случаев, 3,0 %), напр.: «Rotter sprang auf; er hatte 
der Pepi versprochen, noch einen Gang mit ihr zu machen»1;

—	 «[Pqp], als [Prät]» (7 случаев, 2,3  %), напр.: «„Machen Sie sich 
keine Sorgen!“ hatte ich ihr geantwortet, als sie mich fragte, was aus 
mir werden sollte» 2 (этот особый случай разбирается ниже);

—	 «ehe [Prät], [Prät]» (6 случаев, 2,0 %), напр.: «[...] aber ehe er die 
Treppe hinaufstieg, drehte er sich noch einmal um [...]»3;

—	 «[Perf], als [Prät]» (6 случаев, 2,0 %), напр.: «„Störe ich Sie auch 
nicht, Monsieur Hanns?“ hat sie gefragt, als sie das erstemal kam»4;

—	 «[Prät], [Pqp]» (6 случаев, 2,0 %), напр.: «Der Markgraf erhob sich, 
die Besprechung hatte kaum zehn Minuten gedauert»5;

—	 «bevor [Prät], [Pqp]» (5 случаев, 1,7 %), напр.: «Schon an Martins 
Schritt, bevor er das Zimmer betrat, hatte sie gemerkt, daß Böses über 
ihn hereingebrochen war»6.

На названные 12 типов синтаксических структур приходится 
242 примера, т. е. более 80 % всех случаев выражения неиконической 
хронологии по данным нашего корпуса. Объем статьи не позволяет 
перечислить все 53 выделенных типа, более половины из которых 
представлены лишь одним случаем; подробное описание лингвисти-
ческих средств выражения неиконической хронологии может быть 
предпринято в будущей работе монографического характера.

Как было показано в начале статьи (см. пример из текста Г. Бёлля), 
иногда обратный порядок событий не маркируется ни союзами, ни 
глагольными формами, ни наречиями, напр.: «Da überholte Kieselack 
die beiden. Er schlich schon seit einer Weile hinter ihnen her»7; этот тип 
(«[Prät]. [Prät]»), встречающийся в корпусе лишь дважды, можно, 
следуя традиции классической филологии, обозначить как hysteron 
proteron. Так же следует именовать примеры, где события выражают-
ся однородными сказуемыми, соединенными сочинительным союзом 
по типу «[Prät] und [Prät]», напр.: «Er selbst entfernte sich und versprach, in 
kurzer Zeit wieder zu kommen»8 или «Nach einiger Zeit verreiste der grüne 
Jäger wieder und verbot dem Knaben, das letzte Zimmer im Schlosse zu 
betreten»9. В разговорной речи претерит может заменяться перфек-
том (тип «[Perf], aber [Perf]»), напр.: «Nun ist auch vorigen Sonntag der 

1 Keyserling E. v. Die dritte Stiege. Frankfurt a. M., 1986. S. 100.
2 Hauptmann G. Das Abenteuer meiner Jugend. Berlin, 1962. S. 400.
3 Bechstein L. Op. cit. S. 347.
4 Feuchtwanger L. Exil. Berlin; Weimar, 1976. S. 301.
5 Feuchtwanger  L. Die häßliche Herzogin Margarete Maultasch. Berlin, 1957. 

S. 201.
6 Feuchtwanger L. Die Geschwister Oppermann. Berlin, 1957. S. 200.
7 Mann  H. Professor Unrat oder Das Ende eines Tyrannen. Berlin, 1983. 

S. 125.
8 Goethe J. W. Wilhelm Meisters Lehrjahre // Ders. Werke in zehn Bänden. Bd. 6. 

Weimar, 1958. S. 550.
9 Bechstein L. Op. cit. S. 384.



В. С. Евсеев294

Hänfling gestorben, den Du mir geschenkt hattest; ich habe sehr geweint, 
aber ich hab ihn doch immer gut gewartet»1. Близок к названным типам 
следующий пример, в котором оба события позиционируются как 
предшествующие некоторому другому событию из левого контекста и 
передаются формами плюсквамперфекта («[Pqp] und [Pqp]»): «Aber in 
Paren wußten alle nur, daß Lida verschwunden war und in ihrem Zimmer ei-
nen Zettel zurückgelassen hatte, auf dem stand, sie sei nach Hamburg gegan-
gen und werde nicht wiederkommen»2. Не исключено, что здесь более 
важен не порядок событий относительно друг друга, а одновремен-
ность их результатов.

Несколько похожих примеров есть также в корпусе русских тек-
стов: «Но вдруг он отскочил [от дамы], как будто бы обжегшись. Он 
вспомнил, что у него вместо носа совершенно нет ничего, и слезы вы-
давились из глаз его»3. Примечательно, что такие примеры особенно 
многочисленны в сказках, напр.: «Другой раз кот пошел на промысел 
и посадил Хихилюшку на яблоню [у дома] выше прежнего»4. В этой 
связи интересно замечание В.  У.  Дресслера о большей распростра-
ненности явления ordo naturalis (т. е. хронологической иконичности) в 
письменных текстах, нежели в устных, т. к. пишущий имеет возмож-
ность проверить, все ли события изложены в верном порядке5. К это-
му необходимо добавить, что говорящий ограничен также в возмож-
ности последовательно маркировать появляющиеся отклонения от 
естественного порядка событий с помощью союзов, временных форм 
или наречий, т. к. порождение устной речи протекает спонтанно. В 
результате в текстах устного характера, к которым можно отнести на-
родные сказки, встречается относительно много случаев, когда обрат-
ный порядок событий явствует только из характера логических отно-
шений между ними.

Особый интерес вызывают те примеры, в которых при совмещении 
временных форм претерита и плюсквамперфекта претерит выражает 
более раннее событие, а плюсквамперфект — более позднее, что про-
тиворечит обычному употреблению этих временных форм: «[...] und 

1 Storm Th. Immensee // Ders. Werke in zwei Bänden. Bd. 1. Berlin; Weimar, 
1979. S. 125.

2 Kant H. Die Aula. Berlin, 1969. S. 101.
3 Гоголь Н. В. Нос // Он же. Собр. соч.: В 9 т. Т. 3—4. М., 1994. С. 44. См. 

более подробный анализ сходных случаев, в частности из средневерхнене-
мецких текстов — Yevseyev V. Op. cit. S. 113—115.

4 Русские народные сказки / Сост. О. В. Алексеева. Т. 1. М., 1987. С. 159.
5 Dressler  W.  U. Semiotische Parameter einer textlinguistischen Natürlich

keitstheorie. Wien, 1989. S.  15. Наблюдение Дресслера косвенно подтверж-
дается тем фактом, что длинные тексты, согласно данным нашего корпуса, 
демонстрируют более низкую частотность случаев неиконической хроноло-
гии (см. выше); длинные тексты представлены в основном жанром романа, 
т.  е. типично письменным жанром, устные же жанры имеют, как правило, 
небольшой объем.



Неиконическая хронология в немецких текстах 295

so hatte er nachgegeben, als Madame Bieler wieder an jenem besonderen 
Punkt ansetzte, der sie ärgerte»1. Более позднее событие, стоящее пер-
вым в речевой цепи, позиционируется по отношению к какому-либо 
другому событию из левого контекста как предшествующее ему и вы-
ражается формой плюсквамперфекта, а более раннее событие, пере-
даваемое во второй части синтаксической структуры, может без ущер-
ба для правильного понимания реципиентом временной последова-
тельности выражаться формой претерита, т. к. характер логических 
отношений между событиями исключает неверную интерпретацию. 
С точки зрения концепции Х. Рейхенбаха2 правильным было бы упот-
ребление здесь двойного плюсквамперфекта (нем. Doppelplusquamperfekt, 
или Plusquamperfekt II, ср. возможный вариант: «… als Madame Bieler 
… angesetzt gehabt hatte»), некоторые исследователи причисляют его к 
системе времен немецкого глагола3, несмотря на редкость употребле-
ния в литературном языке. В нашем корпусе присутствуют 7 приме-
ров типа «[Pqp], als [Prät]» и нет случаев употребления форм двойно-
го плюсквамперфекта4. Для более четкого обозначения порядка со-
бытий может быть употреблено такое временное наречие, как schon, 
bereits, vorher или vorhin (т.  н. relationale Temporaladverbien5): «Es ist ein 
Wunder, wie viele Manchesterjacken man zwischen Worms und Mainz in 
drei Stunden aufbringen kann, hatte Kommissar Fischer gesagt, als Berger 
vorhin einen Samtjackigen einlieferte»6.

Подытоживая сказанное, следует отметить, что изучение неикони-
ческой хронологии как отклонения от одного из важнейших прин
ципов повествования дает возможность охарактеризовать различные 
жанры и эпохи с новой точки зрения. Анализ корпуса текстов с ис-
пользованием количественных методов позволил статистически со-
поставить различные типы сочетаний языковых средств, имеющих 
темпоральную семантику.

1 Dürrenmatt  F. Grieche sucht Griechin. Zürich, 1972. S. 21. Ср. пример из 
текста Г. Гауптмана выше.

2 Reichenbach H. Elements of symbolic logic. N. Y., 1980. P. 290.
3 Thieroff R. Das finite Verb im Deutschen: Tempus — Modus — Distanz. Tübin

gen, 1992. S. 215—219.
4 Поиск в электронном корпусе текстов «Проект „Гутенберг“» (http://gu-

tenberg.spiegel.de) позволил найти случай употребления двойного плюсквам-
перфекта в функции маркера неиконической хронологии: «Da war der aus-
gelassenen Schar der Uebermut (sic!) vergangen, und bevor sie den Zauberer hat-
te anhalten können, war er verschwunden gewesen» (Ebers G. «Per aspera», открыто 
28.01.2008 по адресу gutenberg.spiegel.de/index.php?id=5&xid=491&kapitel=4&cHa
sh=7c031b1b9a2).

5 Duden: Grammatik der deutschen Gegenwartssprache. 6. Aufl. Mannheim, 
1998. S. 368.

6 Seghers A. Das siebte Kreuz. Berlin, 1957. S. 51.



В. С. Евсеев296

Zusammenfassung

Nicht-ikonische Chronologie in deutschen  
Erzähltexten der Neuzeit

Die nicht-ikonische Chronologie stellt einen Verstoß gegen das Prinzip 
der chronologischen Ordnung der Ereignisse in einer Erzählung dar (vgl. 
als ähnliche Erscheinungen: ordo artificialis, hysteron proteron, anachronie, 
analepse). Sie kann durch sprachliche Mittel wie Konjunktionen, Adverbien 
und spezielle Verbformen signalisiert werden oder aus der logischen 
Relation zweier Ereignisse ersichtlich sein. Aufgrund einer Korpusanalyse 
deutscher sowie russischer und englischer Texte werden in diesem Artikel 
literarische Gattungen und Epochen unter dem Aspekt der nicht-ikoni-
schen Chronologie charakterisiert und deren linguistische Ausdruckstypen 
analysiert.



Н. К. Данилова 
(Самарский государственный университет)

Моделирование  
повествовательного процесса

Современная постановка проблемы функционирования языковых 
средств предполагает поиск ответа на вопрос о том, как организова-
но и чем различается вербальное поведение индивидуумов в различ-
ных коммуникативных средах. Ответ на него можно получить в итоге 
последовательного и системного изучения способов реализации ком-
муникативных стратегий участников общения, получивших непос-
редственное и конкретное воплощение в речевых продуктах, текстах. 
В последующем изложении речь пойдет о системности языковой де-
ятельности индивидуумов в литературной дискурсивной практике, 
правила которой определяются особой поэтической референцией, 
референцией вымысла, свободой смыслонаделения, и особым харак-
тером коммуникации, в которой участники общения разделены про-
странством и временем, а основой коммуникации становится текст.

Исследование вербального поведения индивидуумов в литера-
турной практике возможно с позиций сегодняшней науки о язы-
ке, видящей в языке систему действий и процессов (Handlungs- und 
Verfahrenssystem), назначением которой является осуществление опе-
раций с открытым репертуаром переменных и закрытым репертуа-
ром правил для достижения определенной цели1. Субъектом подоб-
ных операций является говорящий, играющий активную роль в пре-
образовании действительности, которая получает описание как про-
странство возможных действий, создаваемое в процессе говорения.

Развертывание текста рассматривается в процессно-динамической 
модели языка как процесс фильтрации способов соединения элемен-
тов и способов их действия, формирование значений выступает как 
процесс индивидуализации функций, определенный требованиями 
интенциональной и ситуативной адекватности языкового поведения. 
Деятельностный подход позволяет рассматривать коммуникацию как 

1 Шмидт З. Й. «Текст» и «история» как базовые категории // Новое в зару-
бежной лингвистике. Вып. VIII. Лингвистика текста. М., 1978. С. 90.



Н. К. Данилова298

выбор возможных стратегических решений, предпринимаемых гово-
рящими субъектами для решения коммуникативных задач. Два рода 
связей — коммуникативные, связывающие участников общения или 
их роли, и референциальные, относящие наименование к объекту, — 
определяют функциональную специфику употребления языковых 
знаков. 

Рождаясь в рамках лингвистики текста, концепция динамической 
семантики обретает силу в дискурсивном анализе, в котором обще-
ственная реальность языка рассматривается как источник значений. 
Динамический (дискурсивный) анализ предполагает формулирова-
ние системных принципов дискурсивной деятельности, исходной по-
сылкой при этом становится понимание того, что внутри определен-
ной дискурсивной формации действуют стратегические предпочте-
ния, оказывающие детерминирующее влияние на отбор возможных 
в ней высказываний. Дискурсивные формации получают описание 
как совокупности отношений, функционирующих в качестве правил, 
предписывающих выбор определенных концептов и стратегий1.

Стратегический характер языковых действий, т. е. исполнение на-
мерений и достижение цели, роднит их с другими социальными дей
ствиями. Возможность достижения цели посредством ряда последо-
вательных решений и шагов позволяет исследовать комплексное ком-
муникативное действие, получающее определение как интеракция. 

Все обозначенные выше позиции — стратегический характер язы-
ковой деятельности, связь языковых действий с субъектом, сущест-
вование набора правил, определяющих поведение субъекта речи в 
той или иной коммуникативной среде, — выступают как теоретичес-
кая основа наших дальнейших рассуждений, касающихся вербаль-
ного поведения индивидуумов в литературной (нарративной) ком-
муникации.

Современная теория литературы разграничивает два уровня струк-
турной организации нарратива: повествовательный дискурс и «исто-
рию», признавая только за первым из них доступность непосредствен-
ному наблюдению2. В повествовательном дискурсе возможно выделе-
ние акта рассказывания (наррации) и его продукта, нарратива. Для 
наших размышлений основной интерес представляет наррация, в стро-
ении которой находит отражение процесс конституирования мира по-
вествования, реализующий стратегическую программу создателя.

Основой рассуждений, посвященных способам вербального пове-
дения в литературной (нарративной) коммуникации, будут следую-
щие положения:

а) литературная (нарративная) коммуникация представляет собой 
интеракцию особого типа, в которой взаимодействие участников опре-

1 Фуко М. Археология знания. Киев, 1996. С. 68.
2 Женетт Ж. Повествовательный дискурс // Фигуры III. Работы по поэти-

ке. М., 1998. С. 63.



Моделирование повествовательного процесса 299

делено наличием дополнительной коммуникативной позиции, пози-
ции наблюдателя;

б) вербальное поведение участников общения регулируется выбо-
ром языковых форм, которые могут получить описание как алгоритмы, 
призванные обеспечить взаимодействие партнеров в условиях дистан-
цированного общения.

Дискурсивная формация литературы в своем строении определе-
на присутствием воспринимающего сознания, так, Х.  Л.  Борхес ут-
верждает, что эстетический факт требует встречи текста с читателем, 
в которой он создается1. Обязательность встречной активности вос-
принимающего субъекта позволяет рассматривать коммуникативный 
диалог в условиях литературной коммуникации как интеракцию при 
признании ролей участников заведомо асимметричными. Своего рода 
компенсацией отсутствия непосредственного коммуникативного кон-
такта становятся роли фиктивного автора — рассказчика и слушателя, 
организующие повествование. 

Известное благодаря нарратологии понимание повествовательно-
го процесса требует, по нашему мнению, определенных уточнений, 
связанных с большим разнообразием коммуникативных стратегий, 
свойственных литературной практике. Прежде всего, литературная 
коммуникация, будучи наиболее совершенной и развитой коммуни-
кативной средой, имеет рефлексивный характер, ее целью является 
понимание и взаимопонимание участников общения. Акт повествова-
ния в ней предназначен не только для рассказывания «истории», но 
и для создания условий для рефлексивного диалога реальных участ-
ников общения, для формирования своего рода «поля понимания», 
служащего основой для взаимной ориентации партнеров. В создаю-
щейся в процессе повествования модели действительности ситуация 
общения выступает как ее неотъемлемая составляющая.  

Моделируемая в процессе повествования коммуникативная среда 
кроме свойственной естественной коммуникации пары говорящий—
слушающий, представленной в тексте повествования фиктивными 
рассказчиком и слушателем, использует для достижения большей сте-
пени свободы коммуникативную роль наблюдателя.  

Категория наблюдателя получает развернутое обоснование и  ин-
терпретацию в теории коммуникативного действия2. Наблюдатель 
располагается, согласно этой теории, на определенной дистанции от 
событий и сохраняет тем самым право объективного суждения. В от-
личие от роли говорящего, представленной перформативной уста-
новкой, роль наблюдателя отличается объективирующей установкой 
и выступает в качестве обязательного условия достижения согласия, 
так в ней учтены интересы как говорящего, так и слушающего. 

1 Борхес Х. Л. Расследования. СПб., 2001. С. 237.
2 Хабермас Й. Моральное сознание и коммуникативное действие. СПб., 

2000. С. 207.



Н. К. Данилова300

Коммуникативные роли говорящего, реципиента и наблюдателя 
и, в дополнение к ним, возможности варьирования когнитивных ус-
тановок рефлектора или перцептора образуют содержание необходи-
мой для рефлексивного общения коммуникативной компетенции и 
реализуются через принадлежащую языку систему перспектив, или по-
нятийных схем (begriffliche Raster). В реализации системы перспектив 
участвуют языковые действия, выступающие, по мнению Г. Глинца, 
в качестве средств «присвоения фактичности», любое отклонение от 
реальности, о котором следует знать реципиенту, сигнализируется 
с помощью перформативов, форм времени, средств ситуативности 
(дейксис), включаемых в общую категорию «фактитивов» (Mittel der 
Faktizität)1.

Если обозначенные перспективы выступают как переменные, то 
возникает вопрос о константах системы процесса, к которым можно 
отнести позицию субъекта высказывания. Высказывание образует ми-
нимальную единицу дискурса,  а сам дискурс получает описание как 
последовательность высказываний. В качестве промежуточной меж-
ду высказыванием и дискурсом единицы может рассматриваться сек-
венция, основанием для выделения которой можно считать единство 
коммуникативной перспективы и когнитивной установки.

Понятие пропозициональной установки ассоцируется в лингвис-
тике с перформативной рамкой высказывания, однако ее интенци-
ональный характер позволяет включить в нее когнитивные (позна-
вательные) установки рефлектора и перцептора, т. е. способы пред-
ставления действительности (модусы), избираемые создателем нарра-
тивного текста. Субъект высказывания в ходе реализации пропози-
циональной функции участвует в формировании перформативной и 
модусной рамки сообщения. Особая роль субъекта высказывания, яв-
ляющегося определяющей позицией не только для реализации про-
позиции, но и для пропозициональной установки, получает призна-
ние в прагматическом подходе, в рамках которого разграничивается 
грамматический, семантический и коммуникативные типы субъекта, 
а сама позиция рассматривается как базисная для оформления выска-
зывания2. 

Начальная секвенция рассказа Ганса  Ф.  Фрелиха «Ein Fall von 
Fürsorge» использует в позиции субъекта высказывания понятие вре-
мени (Wochenanfänge, Frühstunden), однако импликация существова-
ния, локальный дейксис (draussen, hier drinnen), указательные и при-
тяжательные местоимения (diese, meine) проявляют коммуникатив-
ную перспективу говорящего и когнитивную перспективу перцепто-

1 Glinz H. Textanalyse und Verstehenstheorie I // Studienbücher zur Linguistik 
und Literaturwissenschaft / Hrsg. von H. Glinz, H. Sitta, K. Brinker, J. Klein. Bd. 5. 
Frankfurt: Äthenäum Verlag, 1973. S. 24.

2 Weinrich H. Textgrammatik der deutschen Grammatik. Mannheim; Leipzig; 
Wien; Zürich, 1993. S. 317.



Моделирование повествовательного процесса 301

ра в актуальном модусе: «Diese aufgescheuchten Wochenanfänge, diese 
auseinanderflatternden Frühstunden im Amtszimmer. Drauβen auf den 
Korridoren die Wartenden, hier drinnen die Regale mit den Ordnern, die 
Aktenstöβe auf meinem Schreibtisch, meine angefangenen Berichte, die 
behördlichen Rundschreiben»1.

Актуальность событий обозначена присутствием субъекта перцеп-
ции, что позволяет представить нечто как данное в поле восприятия. 
Субъект речи введен в поверхностную структуру текста также косвен-
но, через указательные и притяжательные местоимения, отсылающие 
к субъекту обладания через отношения принадлежности (diese ausein-
anderflatternden Frühstunden, die Aktenstöβe auf meinem Schreibtisch, 
meine angefangenen Berichte). 

В следующей секвенции коммуникативная перспектива получает 
окончательную экспликацию: «Täglich neue Familienabgründe. Aber 
ich darf mich nicht hinabziehen lassen. Ich kann  nur meine Pflicht tun, 
drauβen wie drinnen»2. 

Субъект перцепции сохраняет эгоцентричность и непосредствен-
ный характер видения благодаря доминированию коммуникативной 
перспективы говорящего субъекта и актуальности интенционального 
модуса, направленного от мира к сознанию субъекта речи. Для реци-
пируемой действительности особой степенью релевантности обладает 
пространственно-временнáя координированность действий и состоя-
ний, поэтому начало повествования вводит сцену событий, для кото-
рой субъект перцепции и речи выступает как центр ориентации. 

В начале рассказа Г. Ф. Фрелиха время и пространство выступа-
ют как объекты интендирования, что вносит в перцептивную карти-
ну момент (чувственной) рефлексии. Собственно «история» вводится 
традиционной для малой формы временнóй рестрикцией (als): «Als 
ich letzten Montag auf meinem Arbeitstisch unter der Post den an mich 
adressierten und aufgeklebten Zeitungsausschnitt mit der Nachricht vom 
Tode des Schauspielers Rudolf Ziegler fand, war mein erster Gedanke 
beim Lesen, das sich durch diesen Tod nichts ändern, dass für mich alles 
nur noch schwerer werden würde»3. 

Обозначенная в начальной секвенции коллизия получает тем са-
мым временню и локальную границы и превращает субъект перцеп-
ции в персонажа актуальных событий, для чего необходимым ока-
зывается использование рестриктивного временного придаточного 
предложения. В отличие от акта рассказывания, вводящего и сохраня-
ющего модус изложения, «история» несет информацию о «положении 
дел», что требует четкой временнóй и пространственной структури-
рованности изложения. Возможность подобной структурированности 

1 Fröhlich H. F. Ein Fall von Fürsorge // Neunundzwanzig neue Kurzgeschichten 
aus der «Zeit» / Нrsg. von D. E. Zimmer. Hamburg, 1981. S. 55.

2 Ibid. S. 55.
3 Ibid. 



Н. К. Данилова302

дана через акт повествования, через дискурс рассказчика, который, 
прерывая изложение, придает ему, тем не менее, направленность и 
смысловую дискретность: «Ich kenne die Zieglers seit ziemlich genau 
zwei Jahren und habe sie turnusgemäβ einmal monatlich aufgesucht»1. 

Особо следует выделить двойную временную ориентированность 
изложения. Так, для ориентирования в акте рассказывания выбира-
ется презенс, а для обозначения связи с «историей» используется пер-
фект. В двойной временной ориентированности повествовательного 
дискурса находит выражение медиальная функция акта повествова-
ния, обращенного одновременно к модели коммуникации и к модели 
событий. Употребление временных форм становится тем самым фено-
меном процесса моделирования мира повествования.

Структура «истории» демонстрирует чередование пропозицио-
нальных типов, которые включены в отношения смыслового контрас-
та. Описание предшествующих событий дано в рефлексивной перс-
пективе, использующей модус воспоминания, о чем свидетельствует 
форма простого прошедшего (претерита): «Sie erwarteten von mir nicht 
unbedingt eine Lösung ihrer Probleme, aber waren empfänglich für jeden 
praktischen Ratschlag»2.

Следующая секвенция вновь отмечена сменой перспектив, вы-
званной включением эмотивной установки (fühle ich): «Bei solchen 
Menschen fühle ich mich natürlich beruflich sicher. ... Ohne behaupten zu 
wollen, überall mit offenen Armen empfangen zu werden, kann ich befrie-
digt feststellen, dass man mich respektiert»3. 

В позиции субъекта объединены субъект речи и субъект рефлек-
сии. Пропозициональная установка, выраженная перформативом fest-
stellen, и модальная рамка c глаголом können служат выражению обоб-
щенного факта (dass man mich respektiert). В этой фазе повествова-
тельного процесса формируется фон изложения, на котором описыва-
емые события становятся исключительными. 

Оперирование субъектными перспективами позволяет отделить 
предысторию от самой истории и сформировать определенное «тек-
стовое ожидание» (Texterwartung). Переключение планов маркирует-
ся изменением характера наполнения субъектной позиции, на смену 
комбинации перспектив «субъект речи + субъект восприятия» при-
ходит новая комбинация «субъект речи + субъект чувственной реф-
лексии», что сопровождается изменением интенционального модуса, 
направление которого меняется с вектора «от мира к сознанию», на 
вектор «от сознания к миру».

В персональную форму повествования вторгается, тем не менее, 
перспектива наблюдателя с ее объективирующей рефлексивной уста-
новкой, что находит отражение в выборе безличного субъекта man: 

1 Ibid. S. 55.
2 Ibid. S. 56.
3 Ibid. 



Моделирование повествовательного процесса 303

«Selbstgerechtigkeit ist fehl am Platze. Das Sich-in-Frage-Stellen gehört 
zum Berufsethos...Insofern ist man dauernd gehalten, Kompromisse zu 
machen. Und wenn man vor der Übermacht der Bürokratie nicht kapitu-
lieren will, muß man ... Fakten kaschieren, mogeln»1.  

Факт принадлежности рефлексии семантическому миру «истории» 
или акту повествования четко маркируется выбором временнóй фор-
мы. Если рефлексия включена в событийное пространство и связана с 
субъектом действия, ее грамматическое оформление свидетельствует 
о выборе модуса воспоминания. Заполнение субъектной позиции от-
личается от предшествующих секвенций тем, что в ней объединяются 
субъект речи и субъект действия: «Mit Menschenkenntnis, oder wie man 
berufliche Erfahrung sonst nennen will, kam ich hier nicht weiter. Wenn 
ich meine Aufgabe auf die Feststellung von Bedürftigkeit reduzierte, war 
ich bereits nach meinem ersten Besuch bereit, diese vor den Behörden zu 
behaupten»2. Переход из плана авторской рефлексии в план истории 
сопровождается изменением временнх форм, однако использование 
дейктического пространственного указателя hier позволяет вернуть-
ся в план рефлексии, оставляя за субъектом речи право действовать 
в качестве комментатора событий. Дейксис становится тем самым ус-
ловием «свободы» маневрирования автора в нарративной структуре и 
одновременно средством ориентирования в «поле понимания». 

Эффект присутствия сохраняется благодаря перфекту, оформля-
ющему перспективу рефлектора в модусе воспоминания: «Mir war 
ganz anderes aufgefallen. Wie ähnlich die beiden Zieglers waren, vielleicht 
mit der Zeit geworden waren. In ihrem Verhalten, in ihrer sprudelnden 
Sprechweise, in ihren Verrücktheiten»3. Завершающая секвенция воз-
вращает нас к актуальному модусу, характеризующему комбинацию 
перспектив «субъект действия + субъект речи»: «Morgen früh schreibe 
ich den Abschlussbericht. Dann kann ich die Akte Ziegler meinem Kollegen 
von Innendienst zurückgeben. Zu meiner Entlassung»4. 

Возвращение в план настоящего означает возвращение к акту по-
вествования, который оказывается «встроенным» в течение событий 
и более не противопоставлен линии повествования, повествователь-
ный дискурс и «история» в единстве исчерпывают художественное 
событие.

Подводя итоги, можно утверждать, что процессуальный анализ по-
вествования позволяет проследить то, как устроено художественное 
сообщение, делая рельефной и понятной стратегическую програм-
му повествования, понять, как автор с помощью средств с интенцио-
нальной семантикой включает своего предполагаемого собеседника в 
«поле понимания». 

1 Ibid. S. 61.
2 Ibid. S. 64.
3 Ibid. S. 66.
4 Ibid. S. 69.



Н. К. Данилова304

Zusammenfassung

Modellierung des Erzählaktes
Im vorliegenden Beitrag wird ein diskursiver Ansatz für die Analyse der 

Narration entwickelt. Die Diskursanalyse konzentriert sich auf die sprach-
liche Tätigkeit der Kommunikationspartner, deren Anzahl sich in der re-
flexiven literarischen Kommunikation vermehrt und durch die kommuni-
kative Rolle des Beobachters ergänzt wird. Die kommunikative Kompetenz 
der Gesprächspartner lässt sich durch ein gut entwickeltes Perspektivennetz 
realisieren, das sich aus den kommunikativen und kognitiven Perspektiven 
zusammensetzt und in den propositionalen Einstellungen zum Ausdruck 
kommt. 



В. А. Андреева
(Российский государственный педагогический университет 

им. А. И. Герцена, С.-Петербург)

Соотношение понятий  
«текст» и «дискурс» в условиях 
 литературно-художественной 

коммуникации 

В метаязыке современного гуманитарного знания термину «дис-
курс» принадлежит особое место. С его помощью в научный обиход 
была введена категория, которая определила новый взгляд на функ-
ционирование языка, на роль субъекта в процессе порождения речи и 
ее интерпретации, а также на роль надсубъектных факторов, «навязы-
вающих» субъекту выбор тем и объектов, определенные субъектные 
позиции и коммуникативные стратегии.

Современные теории рассматривают разные аспекты понятия дис-
курса.

В одних концепциях дискурс предстает как коммуникативно-праг-
матическая стратегия текстообразования1, задающая отношение содер-
жания высказывания и действительности, субъектные позиции и мо-
дальности высказывания, структуру хронотопа, формы жанровой ор-
ганизации и композиционного членения текста.

В других — дискурс рассматривается как зона формирования и фик-
сации значений2, признаваемых в каком-либо дискурсном поле истин-
ными. Речь идет о взглядах и убеждениях, обладающих значимостью 
для определенного коллектива и артикулируемых в неком (в принци-
пе ограниченном) множестве высказываний (текстов), в которых эти 
идеологические (смысловые) позиции признаются истинными, что и 
позволяет группировать их в дискурс или дискурсную формацию (на-
пример, психоаналитическая, социально-конструктивистская, феми-
нистская и т. п. дискурсные формации).

1 Cр.: Чернявская  В.  Е. Интертекстуальность и интердискурсивность // 
Текст—Дискурс—Стиль. Коммуникации в экономике. СПб., 2003. С. 33—34.

2 Филипс Л., Йоргенсен М. В. Дискурс-анализ. Теория и метод. Харьков, 
2004. С. 217.



В. А. Андреева306

И наконец, понятие дискурс связывается с когнитивно-коммуни-
кативной деятельностью автономных субъектов и определяется как 
когнитивно-коммуникативное событие1, включающее адресанта и адре-
сата высказывания, само высказывание, а также условия его порожде-
ния и восприятия, то есть как «речь, погруженная в жизнь»2.

Как видим, первая и вторая концепции дискурса фокусируют вни-
мание на сверхличных факторах коммуникации, отражающих про-
цессы возникновения, накопления и развития («генеалогию» и «ар-
хеологию», по М. Фуко) коллективного опыта определенного спосо-
ба текстообразующего освоения мира и с разной степенью жесткости 
детерминирующих коммуникативное поведение субъектов — участ-
ников коммуникации. Третья же концепция дискурса рассматривает 
участников коммуникации как автономные личности, использующие 
язык для оформления содержания собственного сознания в слове и 
передачи его в тексте.

Представляется, что наиболее адекватно природу коммуникации 
отражает теория дискурса, интегрирующая все названные выше аспек-
ты. Известная модель коммуникативного акта («речевого события»), 
предложенная Р. Якобсоном в работе 1958 года «Лингвистика и поэ-
тика», по сути, есть не что иное, как интегративная модель дискурса, 
базовыми компонентами которого являются адресант (addresser), адре-
сат (addressee) и сообщение (message). В этой модели также учитывают-
ся контекст (context) и код (code) сообщения как необходимые компо-
ненты коммуникативной ситуации3. Как видим, Р. Якобсон включает в 
схему коммуникативного события как субъектные (адресант/адресат), 
так и надсубъектные (контекст, код) факторы, влияющие на характер 
сообщения (текста). Взаимодействие надсубъектных и субъектных фак-
торов в коммуникативном акте может быть описано как диалогическое 
(по М. М. Бахтину) взаимодействие автономного субъекта (адресанта и 
адресата), контекста (коммуникативной ситуации) и кода.

Правда, следует уточнить, что в условиях литературно-художест-
венной коммуникации ни контекст (коммуникативная ситуация), ни 
код не являются для адресанта и адресата абсолютно идентичными, в 
связи с чем следует различать авторский и читательский контексты, а 
также коды синтеза и анализа.

Дело в том, что из-за временнóго и пространственного отчуждения 
субъектов литературно-художественного дискурса (адресанта и адре-
сата) и генезис, и рецепция сообщения (текста) происходят в режиме 
автокоммуникации. Создавая текст, автор исходит из своих представ-
лений об адресате создаваемого им текста: для него это не реальное 

1 Кубрякова Е. С. и др. Человеческий фактор в языке: Язык и порождение 
речи. М., 1991. С. 14.

2 Арутюнова Н. Д. Дискурс // БЭС: Языкознание. М., 2000. С. 137.
3 Якобсон Р. Лингвистика и поэтика // Структурализм: «за» и «против». М., 

1975. С. 202.



Соотношение понятий «текст» и «дискурс». . . 307

лицо (лица), а некий идеальный образ, или, если воспользоваться вы-
ражением У. Эко, «образцовый читатель». Осуществляя свою, автор
скую, дискурсию, продуктом которой является текст, автор заклады-
вает в него интерпретационную программу для реального читателя. 
При этом он исходит из своих собственных представлений об адреса-
те и его внутреннем мире.

Если автор не идентифицирует себя с читателем, то его дискурсия 
протекает по большей части в режиме «Я — ОН» (модель Р. Якобсона). 
Текст, возникающий в результате такой дискурсии, имеет тенденцию 
к максимальной (иногда избыточной) экспликации связей и исполь-
зованию штампов, сигнализирующих читателю о выборе художест-
венного языка, на котором автор решил говорить со своим читате-
лем. В этом случае мы имеем дело либо с так называемой формуль-
ной литературой (любовный роман, фэнтези, детектив и т. п.), либо 
с метафикциональной игрой, в которую автор намеренно вовлекает 
читателя.

Если автор идентифицирует себя с читателем, то его дискурсия 
протекает по большей части в режиме «Я — Я». Механизм перекоди-
рования исходного сообщения в режиме автокоммуникации заклю-
чается, во-первых, в редукции единиц обычного языка, в результате 
чего они превращаются в знаки (индексы слов), и в тенденции к изо-
ритмичности синтаксиса, основу которого составляют не законченные 
предложения, а цепочки повторов разных типов1.

Текст, возникающий в результате такой дискурсии, имеет тен-
денцию к нарушению локальной связности: естественный порядок 
в развертывании тема-рематических последовательностей наруша-
ется, опускаются существенные в информационном отношении эле-
менты, что увеличивает смысловую нагрузку на контекст, логическая 
связь между целыми высказываниями и их частями заменяется ас-
социативной, вместе с тем из-за повторяемости языковых элементов 
разных уровней (от звуковых повторов до повторов композиционно-
го уровня) возникает мешающий пониманию информационный из-
лишек. Текст, генезис которого основывается на автокоммуникации, 
является, таким образом, текстом с разрушенными локальными свя-
зями или «бессвязным» текстом, что, однако, не мешает ему оставать-
ся текстом.

Тексты, создаваемые в режиме «Я — ОН» или «Я — Я», относятся, 
по большому счету, к периферии литературно-художественного тек-
стового ареала. По мнению Ю. М. Лотмана, «искусство возникает не 
в ряду текстов системы «Я — Он» или системы «Я — Я», оно исполь-
зует наличие обеих коммуникативных систем для осцилляции в поле 
структурного напряжения между ними. Эстетический эффект возни-
кает в момент, когда код начинает использоваться как сообщение, а 
сообщение как код, то есть когда текст переключается из одной сис-

1 Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб., 2004. С. 168—169.



В. А. Андреева308

темы коммуникации в другую, сохраняя в сознании аудитории связь 
с обеими»1. Говоря о взаимопереходах кода и сообщения, исследова-
тель, вероятно, имеет в виду характерную для искусства диалектику 
формы и содержания, проявляющую себя, с одной стороны, в тенден-
ции к формализации содержательных элементов, с другой — в тен-
денции к приданию смысла формальным элементам.

Процесс восприятия текста читателем также является по своей 
сути автокоммуникативным: читатель строит «личностно актуальный 
смысл-образ текста»2 на основе своих интерпретационных гипотез по 
поводу внутреннего мира текста, внутренних миров автора и своего 
внутреннего мира, как его видит автор3. Только в процессе читатель-
ской автокоммуникации, стимулируемой текстом, а значит, в сотвор-
честве с автором возможно эстетическое переживание прочитанно-
го — состояние, при котором читатель перестраивает свой внутрен-
ний мир под влиянием прочитанного, осознавая «свое личностное 
присутствие в мире»4. Это состояние сродни катарсису, когда субъект 
освобождается от «навязываемых» ему разнообразными социальными 
и дискурсивными практиками ролей и идентичностей и испытывает 
переживание «полноты самоактуализации»5.

Еще одна особенность литературно-художественной коммуника-
ции заключается в том, что все высказывания автора в тексте реаль-
ны, но неаутентичны, в то время как речь повествователя (наррато-
ра) нереальна, но аутентична6. Дело в том, что автор как креативный 
субъект дискурса «вненаходим» (М. М. Бахтин): он представлен в нем 
разными ипостасями  — вымышленными (фиктивными, нереальны-
ми) образами повествователя (нарратора) и персонажей (акторов). 
Последние, являясь темой, объектом литературного произведения, 
приобретают в нем статус повествовательно-речевых субъектов. Это 
обстоятельство позволило Е. А. Гончаровой, исследовавшей субъект-
но-объектные отношения в оппозиции автор — персонаж, рассматри-
вать автора как «объективированного» языковой данностью текста субъ-
екта, а персонажей (и, вероятно, повествователя тоже) как «субъективи-
рованных» объектов литературно-художественного текста7. Если текст 

1 Там же. С. 174.
2 Филиппов В. С. Текст: на все четыре стороны // Чествуя филолога (К 75-ле

тию Ф. А. Литвина). Орел, 2002. С. 73.
3 Демьянков В. З. Общая теория интерпретации и ее приложение к кри-

тическому анализу метаязыка американской лингвистики 1970—80-х гг.: 
Автореф. дис. … док. филол. наук. М., 1985. С. 11.

4 Тюпа В. И. Художественность литературного произведения. Вопросы ти-
пологии. Красноярск, 1987. С. 32.

5 Там же. С. 37.
6 Scheffel M. Formen selbstreflexiven Erzählens (Eine Typologie und sechs ex-

emplarische Analysen). Tübingen, 1997. S. 35—38.
7 Гончарова Е. А. Категории «автор» — «персонаж» и их лингвостилисти-

ческое выражение в структуре художественного текста (на материале немец-



Соотношение понятий «текст» и «дискурс». . . 309

является результатом авторской коммуникации, то повествование — 
результатом нарраторской коммуникации. Отсюда — представление 
о литературно-художественном тексте как о «коммуникации в комму-
никации» (kommunizierte Kommunikation)1.

Диалогическое взаимодействие надсубъектных и субъектных фак-
торов находит отражение в сообщении (тексте) в виде авторских ре-
ализаций определенных стратегий текстопорождения и артикуля-
ций разнообразных общественно, культурно и исторически обуслов-
ленных смыслов. Надсубъектные факторы ставят целенаправленные 
действия субъекта в определенные (иногда весьма жесткие) рамки. 
Имеются в виду социо-культурные воздействия среды (контекста и 
кода) на адресанта (автора) сообщения: под их влиянием происходит 
социализация индивида, вследствие чего они с необходимостью объ-
ективируются в разнообразных дискурсивных практиках, в которые 
включается субъект.

В свою очередь, и адресат воспринимает текст под влиянием ак-
туального для него, адресата, культурно-исторического контекста и 
доступного ему художественного кода, с чем связана принципиаль-
ная множественность интерпретаций, но также и поверхностное по-
нимание и даже непонимание текста или его «сверхинтерпретации» 
(overinterpretation, по У. Эко).

Минимальное условие успеха литературно-художественной ком-
муникации состоит в том, чтобы авторский и читательский контекс-
ты, а также коды синтеза и анализа «образовывали пересекающиеся 
множества структурных элементов 〈…〉 Непересекающиеся части кода 
и составляют ту область, которая деформируется, креолизуется или 
любым другим способом перестраивается при переходе от писателя 
к читателю»2. 

Итак, в любом коммуникативном событии (дискурсе) как целена
правленном речемыслительном действии его участников взаимодейс-
твуют факторы как личного, так и сверхличного характера, что, собс-
твенно, и позволяет каждому конкретному высказыванию (тексту) стать 
«существенным и значимым» для других членов языкового коллекти-
ва3. Это обстоятельство позволяет определить дискурс как творческое 
претворение автономными субъектами в языковой данности сообще-
ния (текста) сверхличного (коллективного) опыта определенного спо-
соба текстообразующего освоения мира. Сверхличный опыт интерио-
ризуется, становясь для участников дискурса личностно значимым.

коязычной прозы): Дис. … док. филол. наук. Л., 1989. С. 29.
1 Janik D. Die Kommunikationsstruktur des Erzählwerks. Ein semiologisches 

Modell. Bebenhausen, 1973. S. 12.
2 Лотман Ю. М. Об искусстве. СПб., 1998. С. 37—38.
3 Рымарь Н. Т., Скобелев В. П. Теория автора и проблема художественной 

деятельности. Воронеж, 1994.



В. А. Андреева310

Возникает вопрос: какое место в динамическом пространстве дис-
курса занимает текст? Совершенно очевидно, что текст и дискурс не-
тождественные понятия, однако вопрос об их соотношении требует 
специального обсуждения. Все возможные подходы могут быть сведе-
ны к следующим позициям.

1) Текст — способ передачи информации, дискурс — «генератор 
смысла».

Первая позиция делает акцент на артефактной природе текста, 
который существует как материальное тело во времени и простран
стве «в виде конфигураций звуковых колебаний или отпечатков на 
бумаге»1. Тексту отводится роль материального средства общения, не 
обладающего собственным, не зависящим от коммуникантов содер-
жанием. Содержание (смысл) производится «в каждом коммуникатив-
ном акте каждым коммуникантом самостоятельно»2. Из этого следу-
ет, что содержание формируется только в коммуникативном событии 
или дискурсе, в его до- и послетекстовых фазах. Тексту предшеству-
ет мысль адресанта (автора), которая не покидает его «черепной ко-
робки», перемещаясь в текст. Текст — это не контейнер для инфор-
мации, а всего-навсего артефакт, материальный объект, создаваемый 
«согласно языковому коду» одной языковой личностью (адресантом, 
автором) и предназначенный для другой языковой личности (адреса-
ту, читателю), которая «по тому же коду выстраивает свой смысл», но 
уже в своей «черепной коробке»3.

Сторонники этой точки зрения ссылаются на известные идеи 
Ф. де Соссюра о произвольности знака, о материальной природе оз-
начающего и идеальной (психической) природе означаемого и на ос-
новании того, что «знаки не несут и не передают значения (это мета-
форы) от одного человека к другому, а индуцируют тождественные 
или сходные значения, возбуждают аналогичные информационные 
процессы в двух сознаниях»4, по сути, низводят текст до материаль-
ного «раздражителя» когнитивной деятельности двух «одиноких со-
знаний». Тексту отводится в этой концепции роль вспомогательного 
звена дискурса.

2) Дискурс — способ передачи информации, текст — «генератор 
смысла».

Второй взгляд на соотношение понятий «текст» и «дискурс» оцени-
вает дискурс как «способ передачи информации, но не средство ее на-
копления и умножения; дискурс не является носителем информации»5. 

1 Архипов И. К. Творчество языковой личности, текст и контекст // Studia 
Linguistica IX. СПб., 2000. С. 204.

2 Архипов И. К. Полифония мира, текст и одиночество познающего созна-
ния // Studia Linguistica XIII. СПб., 2005. С. 15.

3 Там же. С. 10.
4 Никитин М. В. Основы лингвистической теории значения. М., 1988. С. 16.
5 Дымарский М. Я. Проблемы текстообразования и художественный текст. 

М., 2001. С. 44.



Соотношение понятий «текст» и «дискурс». . . 311

Текст же рассматривается не только как носитель информации, но и 
как средство ее накопления, а художественный текст как (по извест
ному выражению Ю. М. Лотмана) «генератор смысла». В силу своей 
привязанности к конкретному времени, дискурс способствует умно-
жению информации, но сам информации не содержит, поскольку 
«уходит в небытие немедленно после своего окончания»1.

Однако возникает вопрос: каким образом текст «генерирует» 
смысл? Вероятно, все дело в том, что любой текст формально фрагмен-
тарен, поскольку никогда не выражает, да и не может исчерпывающе 
выразить своего содержания. Как заметил У. Эко, «всякий текст — 〈…〉 
это ленивый механизм, требующий, чтобы читатель выполнял часть 
работы за него»2.

Рецепция текста осуществляется на основе встречно направлен-
ного движения bottom up и top down, когда информация, получаемая 
из текста, взаимодействует с информацией, которой обладает реци-
пиент. В психолингвистической модели восприятие текста осущест-
вляется на основе взаимодействия коммуникативного и когнитив-
ного компонентов речемышления. При этом текст как «линейная и 
одновременная последовательность знаковых единиц»3 представля-
ет собой коммуникативную составляющую речемышления. Его ког-
нитивным компонентом являются фоновые знания. При формирова-
нии замысла автор текста оценивает знания потенциального читателя 
по теме коммуникации и вербализует ту часть содержания, которая, 
по его мнению, является новой для читателя (ремой), закладывая в 
текст интерпретационную программу для его понимания. Читатель 
же суммирует вербализованное в тексте содержание с собственными 
фоновыми знаниями. Благодаря наличию у автора и интерпретатора 
текста общего объема фоновых знаний, текст всегда формально фраг-
ментарен, но содержательно полон4.

3) Дискурс — это «текст в развитии».
Итак, содержательная полнота или целостность текста формиру-

ется в процессе интеракции автора и читателя в поле текста. В силу 
временной и пространственной разобщенности адресанта и адреса-
та текст является единственной гарантией дискурса. Это последнее 
обстоятельство позволило В. С. Филиппову определить дискурс как 
текст в развитии: «становящийся текст как формально-семантическая 
структура, ставший текст как формально-семантическая структура, 
становящийся личностно-актуальный смысл-образ текста и ставший 
личностно-актуальный смысл-образ текста»5.

1 Там же. С. 41.
2 Эко У. Шесть прогулок в литературных лесах. СПб., 2003. С. 9.
3 Шабес В. Я. Событие и текст. М., 1989. С. 170.
4 Сахарный  Л.  В. Тема-рематическая структура текста: Основные поня-

тия // Язык и речевая деятельность. Т. 1. СПб., 1998.
5 Филиппов В. С. Указ. соч. С. 73.



В. А. Андреева312

В этой модели «ставший текст как формально-семантическая струк-
тура» соответствует тексту в его традиционном, лингвистическом по-
нимании как «последовательности формально и семантически свя-
занных высказываний, характеризующейся тенденцией к смысловой 
замкнутости и законченности»1.

«Ставший текст как формально-семантическая структура» занима-
ет в дискурсе особое положение. Во-первых, являясь материальным 
объектом (зафиксированным типографской краской на бумаге), текст 
потенциально (целиком или частично) воспроизводим2. Во-вторых, 
текст интерпретируем, так как содержит заложенную автором в про-
цессе становления текста как формально-семантической структуры 
интерпретационную программу, опираясь на которую читатель и со-
здает личностно-актуальный смысл-образ текста.

Интерпретационная программа может быть представлена как 
система средств прагматического фокусирования. С помощью этих 
средств имплицитный (в другой терминологии — абстрактный, иде-
альный, концепированный, образцовый) автор моделирует образ чи-
тателя, именуемого в разных источниках имплицитным, абстракт-
ным, идеальным, концепированным, образцовым, и «руководит» чте-
нием реального читателя. По меткому замечанию У. Эко, текст пред-
ставляет собой «некое синтактико-семантико-прагматическое устрой
ство, чья предвидимая интерпретация есть часть самого процесса его 
создания»3. Составляющие интерпретационной программы являются 
средствами функционально-смысловой и коммуникативно-прагмати-
ческой «разгерметизации» текста при его одновременном выходе на 
дискурсивный уровень.

Как формально-семантическая структура «ставший текст» имеет 
физические границы и потому в структурном отношении является 
герметичной «камерой», заключающей в себе определенную конфигу-
рацию элементов, однако какие-то из этих элементов способны «взо-
рвать» герметичные границы текста изнутри, во-первых, в силу сво-
ей стратегической расположенности как части интерпретационной 
программы, заложенной автором (сознательно или подсознательно) 
для своего «образцового» читателя, во-вторых, в силу особенностей 
кода, который способен благодаря своей «глубине» генерировать но-
вые смыслы, вызывать у читателя, обладающего интердискурсивной 
компетентностью, цепную реакцию ассоциаций. Это и делает «став-
ший текст» открытой смысловой системой, которая при каждом об-
ращении к тексту вступает во взаимодействие c «текущей смысловой 
средой», становясь «частицей и движущей силой этой среды, частицей 

1 Кожевникова Кв. Об аспектах связности в тексте как целом // Синтаксис 
текста. М.,1979. С. 66.

2 Адмони В. Г. Система форм речевого высказывания. СПб., 1994. С. 116—
120.

3 Эко У. Роль читателя. СПб., 2005. С. 25.



Соотношение понятий «текст» и «дискурс». . . 313

такой же изменчивой, как и сама эта среда»1. Текст индуцирует у чита-
теля ассоциации, а эти ассоциации, в свою очередь, резко повышают 
семантическую слитность текста2.

Если в стратегию автора текста входит установка на «однозначное 
толкование единиц создаваемого текста» его адресатом3, то заклады-
ваемая им интерпретационная программа будет достаточно жесткой. 
В этом случае аранжировка предложений в тексте должна реализовы-
вать локальную связность с помощью разнообразных средств — лек-
сических, лексико-грамматических, синтаксических,  — достаточно 
исчерпывающе описанных в работах по лингвистике и грамматике 
текста.

Локальная связность рассматривается в качестве конституирующе-
го признака текстуальности как «необходимое условие коммуникации: 
бессвязный текст не может быть адекватно декодирован адресатом»4.

Безусловно, представление о связности как презумпции текстуаль-
ности оправданно в отношении текстов, принадлежащих определен-
ным дискурсивным практикам, например, законотворчеству, судопро-
изводству, международному праву и т. п., когда неоднозначность ин-
терпретации расценивается скорее как недостаток, чем достоинство 
текста. Другое дело художественная коммуникация, объективной 
данностью которой во второй половине ХХ столетия стали формаль-
но бессвязные тексты. В художественных парадигмах модернизма и 
постмодернизма, определивших генеральную линию развития худо-
жественного повествования в ХХ веке, со всей очевидностью встала 
проблема недостаточности критерия формальной связности как пока-
зателя текстуальности.

Постмодернизм провозгласил децентрацию и деконструкцию ком-
муникативно-прагматической стратегией текстопорождения5, а мно-
жественность интерпретаций его целью. По словам У. Эко, «поэтиче
ское качество» текста (или его художественность) — это «способность 
текста порождать различные прочтения, не исчерпываясь до конца»6.

Деконструкция формальной связности не мешает многим «бессвяз-
ным» постмодернистским текстам оставаться текстами не только с точки 
зрения их создателя, но и с точки зрения их реципиента. Бессвязность 
же оказывается при этом определенной коммуникативно-прагматиче

1 Гаспаров Б. М. Литературные лейтмотивы: Очерки по русской литерату-
ре ХХ века. М., 1995. С. 276.

2 Там же. С. 286—287.
3 Николаева  Т.  М. Лингвистика текста: Современное состояние и перс-

пективы // Новое в зарубежной лингвистике: Лингвистика текста. М., 1978. 
Вып. VIII. С. 18.

4 Милевская Т. В. Грамматика дискурса. Ростов н/Д, 2003. С. 38.
5 Руднев В. П. Энциклопедический словарь культуры ХХ века: Ключевые 

понятия и тексты. М., 2003. С. 102—104.
6 Эко У. Заметки на полях «Имени розы» // Иностранная литература. 1988. 

№ 10. С. 90.



В. А. Андреева314

ской стратегией, побуждающей интерпретатора (читателя или иссле-
дователя) к интеракции с текстом, а посредством текста — с его созда-
телем, что выдвигает так называемый «абстрактно-коммуникативный» 
уровень, то есть уровень взаимодействия абстрактного (имплицитного) 
автора и абстрактного (имплицитного) читателя, в центр проблемати-
ки, связанной с интерпретацией такого рода текстов.

Имея дело с «бессвязным» текстом, читатель вынужден реконстру-
ировать пропущенные информативные звенья и концентрировать 
внимание на «мешающем пониманию их излишке из-за многократ-
ности повторения якобы одного и того же», реконструируя последо-
вательность ввода информативных звеньев и их тема-рематическую 
связь1. Эти действия оказываются возможны благодаря смысловой от-
крытости текста. Ведь «бессвязный» текст, с одной стороны, отрицает 
связность как принцип текстопорождения, с другой же — апеллирует 
к знанию читателем конвенций связности и внятности, то есть к его 
культурной (интертекстуальной) компетентности, благодаря которой 
тот и осуществляет «перевод» несвязного повествования в связное.

Феномен «бессвязного» текста доказывает, что смысловую целост
ность и художественную завершенность текст получает лишь в дис-
курсе. Вместе с тем в процессе создания текста, то есть на этапе автор
ской дискурсии, в него закладываются возможности его последующей 
интерпретации реципиентом (читателем).

Таким образом, модель текста как «свернутого дискурса» прини-
мает во внимание «эмпирически наличные моменты» литературно-
художественной коммуникации, а именно: «внешнее материальное 
произведение и психический процесс творчества и восприятия»2, а 
также их взаимодействие. В.  И.  Тюпа проводит аналогию литера-
турного произведения «со всяким феноменом, обладающим „телом“ 
(упорядоченностью знакового материала) и „личностью“ (уникаль-
ным смыслом своего присутствия в мире)»3, указывая на то, что лич-
ность невозможно описать, она открывается другой личности только 
в процессе интеракции и только через внешние, «телесные» прояв-
ления. Поэтому, исходя из презумпции существования «эстетической 
личности» и осознавая моральную ответственность перед этой лич-
ностью, исследователь может только «сосредоточиться на той реаль-
ности, которая пролегает между полюсами смысла и текста, сопрягая 
их»4. Можно предположить, что в пространстве между этими полю-
сами лежат творчески претворенные в языковой данности текста лич-

1 Урбан Ю. Опыт перевода несвязного повествования в связное (на при-
мере заявочной главки повести «Анд» Станислава Чича) // Художественный 
текст и текст в массовых коммуникациях: Мат. Междунар. науч. конф. Ч. 2. 
Смоленск, 2005. С. 28—29.

2 Бахтин М. М. Вопросы литературы и эстетики. М., 1975. С. 53.
3 Тюпа В. И. Аналитика художественного (Введение в литературоведче

ский анализ). М., 2001 С. 18.
4 Там же.



Соотношение понятий «текст» и «дискурс». . . 315

ностно значимые сверхличные нормы дискурса как стратегии тексто­
образующего освоения мира, осуществляемой в каждом конкретном 
коммуникативном событии.

Zusammenfassung

Zu den Begriffen ‚Text’  und ‚Diskurs’  in der 
li terarischen Kommunikation

Im vorliegenden Beitrag werden zwei zentrale Begriffe des moder-
nen Wissenschaftsparadigmas untersucht. ‚Text’ und ‚Diskurs’ setzen 
zwar einander voraus, sind aber nicht gleichbedeutend. Sie spielen un-
terschiedliche Rollen beim Akkumulieren, Generieren und Transportieren 
der Informationen in der literarischen Kommunikation. Jedoch ist es 
möglich, den Text  als potenzierten Diskurs zu betrachten, weil er über 
die Mechanismen verfügt, die die Interaktion der beiden ‚Subjekts’ des 
Diskurses ermöglichen.



И. П. Шишкина
(Российский государственный педагогический университет  

им. А. И. Герцена, С.-Петербург)

Трагедия И. В. Гёте «Фауст»  
как прецедентный текст 

(к проблеме интертекстуальности  
и интердискурсивности)

Широко обсуждающиеся в последние десятилетия проблемы язы-
ковой личности, языковой картины мира определенного лингвокуль-
турного сообщества, национально-культурного ментального и вер-
бального стереотипа/стереотипов, межтекстовой и внутритекстовой 
интертекстуальности, интердискурсивности получили преломление в 
более частной, но связанной со всеми перечисленными, проблеме пре-
цедентных феноменов. 

Термин «прецедентный феномен» (ПФ) связан со значением су-
ществительного прецедент, семантическая дефиниция которого гла-
сит: случай, служащий примером, оправданием для последующих 
случаев того же рода. Отражение прецедентов в коллективном созна-
нии членов лингвокультурного сообщества получило название «пре-
цедентный феномен». К понятию «прецедентный феномен» обраща-
ются многие ученые, занимающиеся проблемами лингвокультуроло-
гии, межкультурной коммуникации, теорией дискурса (Д. Б. Гудков, 
Ю. Н. Караулов, В. Г. Костомаров, Ю. А. Сорокин и др.). При описа-
нии сущностных характеристик ПФ Д. Б. Гудков, И. В. Захаренко, 
В.  В.  Красных  опираются на определение прецедентного текста 
Ю. Н. Караулова, которое, по мнению авторов, может быть отнесено к 
ПФ в целом1, с чем, несомненно, можно согласиться.

Итак, прецедентный текст (ПТ), являясь одной из форм реализа-
ции ПФ, получил следующее определение в работе Ю. Н. Караулова 
«Русский язык и языковая личность»: «Назовем прецедентными тек-
сты, (1) значимые для той или иной личности в познавательном или 
эмоциональном отношениях, (2) имеющие сверхличностный харак-

1 Красных В. В. Система прецедентных феноменов в контексте современ-
ных исследований // Язык, сознание, коммуникация. Вып. 2. Филология. М., 
1997. С. 9.



Трагедия И. В. Гёте «Фауст» как прецедентный текст. . . 317

тер, т. е. хорошо известные и широкому окружению данной личности, 
включая ее предшественников и современников, и, наконец, (3) та-
кие, обращение к которым возобновляется наоднократно в дискурсе 
данной языковой личности»1.

Следующими формами реализации ПФ называются:
Прецедентная ситуация (ПС) как некая идеальная ситуация, •	
имевшая место в реальной действительности или в фикцио-
нальной реальности, созданной художником.
Прецедентное имя (ПИ) — индивидуальное имя, связанное с •	
ПТ или с ПС.
Прецедентное высказывание (ПВ) — законченное высказыва-•	
ние, восходящее к ПТ, но, возможно, и утратившее связь с тек-
стом-источником2.

Все три названные формы реализации ПФ обладают статусными 
признаками прецедентности, взаимосвязаны с опорой на ПТ.

В связи с темой настоящей статьи необходимо сделать следующие 
предварительные замечания.

Объектом исследования является художественный текст. Тексты 
крупных национальных писателей каждого лингвокультурного сооб-
щества входят в корпус ПТ данной культуры, т. е. являются националь-
но-прецедентными. Наиболее значимые из них становятся достоянием 
мировой культуры, т. е. универсально-прецедентными. Универсальная 
прецедентность может охватывать весь текст или относиться лишь к от-
дельным его элементам (высказываниям или именам).

Национально-прецедентный характер художественного текста 
проявляется прежде всего в его интертекстуальных связях с произве-
дениями других авторов — как современников, так и писателей пос-
ледующих поколений. При реализации межтекстовых интертексту-
альных связей неизбежно возникает диалог двух творческих личнос-
тей, двух эстетических и мировоззренческих концепций и даже диа-
лог двух культур, если его участники принадлежат к различным лин-
гвокультурным сообществам.

Реализация интертекстуальных и, шире, интердискурсивных свя-
зей осуществляется через все названные выше формы ПФ: прецеден-
тные ситуации, прецедентные высказывания, прецедентные имена, 
которые аккумулируются в исходном прецедентном тексте.

Одним из наиболее значимых ПТ в истории немецкой литературы 
является трагедия И. В. Гёте «Фауст». Имя доктора Фауста, а также 
история его жизни, впервые рассказанная в народной книге о докто-
ре Фаусте (существует несколько изданий — обработок легенды, как, 

1Караулов  Ю.  Н. Русский язык и языковая личность. М.: УРСС, 2003. 
С. 216.

2 Красных В. В. Виртуальная реальность или реальная виртуальность? М., 
1998. С. 50—55.



И. П. Шишкина318

например, книга И. Шписа (I. Spieß) «Historia von Dr. Johann Fausten, 
dem weitbeschreiten Zauberer und Schwarzkünstler», 1587 г.) приобре-
ли известность и нашли разноаспектную интерпретацию как в немец-
кой, так и в мировой культуре, т. е. получили статус универсальной 
прецедентности.

Вершиной творческой переработки легенды явилась трагедия 
И. В. Гёте «Фауст», к тексту которой обращались и обращаются не-
мецкие писатели как к национально-прецедентному тексту, включая в 
художественную ткань своих произведений известные (и менее извес-
тные) прецедентные ситуации, высказывания и имена из трагедии. В 
тексте каждого произведения названные формы ПФ актуализируют-
ся как интертекстуальные включения, по-разному интегрированные 
в основной текст и выполняющие различные функции.

Роль трагедии И. В. Гёте как прецедентного текста, формы и фун-
кции интертекстуальных включений из нее могут быть показаны на 
примере творчества крупнейших писателей-романистов XIX и XX ве-
ков — Т. Фонтане и Т. Манна.

Интертекстуальные включения из текста трагедии И. В. Гёте об-
наруживаются во всех крупных произведениях Т. Фонтане: в рома-
нах «Эффи Брист», «Госпожа Женни Трейбель», «Штехлин», «Граф 
Петефи» и др. Т. Фонтане использует (часто в комплексе) две формы 
ПФ: прецедентные высказывания и прецедентные ситуации.

ПВ в тексте произведений Т. Фонтане традиционно включаются 
как в авторскую речь, так и в речь персонажей в форме цитат. Однако 
далеко не всегда может быть поставлен знак равенства между выска-
зыванием как относительно самостоятельной завершенной коммуни-
кативной единицей и цитатой из прецедентного текста у Т. Фонтане. 
Лишь в отдельных случаях автор включает в текст высказывание це-
ликом и маркирует его как цитату графически:

Es heißt wohl immer, wir Kleinen, wir machten alles und könnten alles, 
aber bei Lichte besehen, ist es bloß das alte: «Du glaubst zu schieben und du 
wirst geschoben» (Der Stechlin).

Известная цитата из «Фауста» (стих 4117) подводит итог рассуж-
дению персонажа и выполняет функцию «апелляции к авторитету» 
благодаря ее известности и маркированности. Аналогичное исполь-
зование цитаты:

Und wissen Sie, Feßler, womit mein Bruder mein Gewissen zu beschwich-
tigen gesucht hat? Mit dem sakrilegischen Satz: «Ein Komödiant könnt ei-
nen Pfarrer lehren!» (слова доктора Вагнера, стих 527) (Graf Petöfy).

В ряде случаев, приводя высказывание как цитату и маркируя 
ее графически, Т.  Фонтане перефразирует высказывание, изменяя 
смысл, так что ПВ и его модифицированная форма диалогически кон-
фронтируют друг с другом:



Трагедия И. В. Гёте «Фауст» как прецедентный текст. . . 319

Ich warne Sie vor Täuschung, vor allem aber vor Überschätzung die-
ses falschen Ritters, dieses Glücks-Tempelherren, an den die blöde Menge 
glaubt, weil er die Jesuiten aus dem Lande geschafft hat. Aber wie steht es 
damit? Die Bösen sind wir los, der Böse ist geblieben (L. Adultera).

Слова Мефистофеля (стих 2509):
Den Bösen sind wir los, die Bösen sind gеblieben.

Персонаж у Т. Фонтане также обращается к тексту трагедии как к 
авторитету, но изменяет смысл высказывания на противоположный, 
что подчеркивается авторским курсивом.

Вторая функция ПВ-цитат в речи персонажей  — характеризую-
щая, когда ПВ выступает как элемент речевого портрета и, шире, как 
элемент структуры образа персонажа, обращающий внимание на его 
социальный статус, образованность, интеллектуальный потенциал 
и др. В этой функции Т. Фонтане неоднократно использует цитаты в 
романе «Эффи Брист» при создании образа главной героини. Так, в 
письме к родителям Эффи сообщает:

Hier in Padua...sprach er (Effis Gatte — I. Sch.) im Hotelwagen etliche 
Male vor sich hin: «Er liegt in Padua begraben» und war überrascht, als er 
von mir vernahm, dass ich diese Worte noch nie gehört hätte (Effi Briest).

Точная цитата, слова Мефистофеля (стих 2925) характеризуют обо-
их персонажей — Эффи и ее мужа.

Значительное место в художественно-изобразительной системе 
произведений Т.  Фонтане занимают немаркированные графически 
модифицированные цитаты. Как правило, они являются усеченными 
формами ПВ. Усечение имеет различный объем, вплоть до сохране-
ния семантически стержневого слова или словосочетания, позволяю-
щего реконструировать ПВ читателем. Усеченные ПВ включаются в 
авторский или персонажный контекст 1) как эллиптические предло-
жения, 2) как придаточные предложения в гипотаксисе, 3) как члены 
предложения и подчинены включающему контексту не только семан-
тически, но и синтаксически.

Например:
(1) Ich trinke auf das Wohl der Hexenmeister. Denn alle Kunst ist 

Hexerei. Rechten wir nicht mit dem Wort. Was sind Worte? Schall und 
Rauch (L. Adultera).

Ср. слова Фауста: 
Gefühl ist alles; 
Name ist Schall und Rauch 
		  (стихи 3456—57).

(2) So pfiff er denn leise vor sich hin, als ob er andeuten wollte, dass der 
Worte genug gewechselt seien (Quitt).



И. П. Шишкина320

У Гёте: 
Der Worte sind genug gewechselt,
Lasst mich auch endlich Taten sehn! 
				   (стих 214—215).

(3) ... Hugo, der sich plötzlich von dem Gefühl ergriffen sah, doch viel-
leicht in seinem dunklen Drange das Rechte getroffen zu haben (Mathilde 
Möhring).

У Гёте: 
Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange 
Ist sich des rechten Weges wohl bewusst 
				   (стихи 328—329).

Немаркированные редуцированные цитаты в составе предложения 
выполняют образно-номинативную функцию, метафорически замещая 
прямую номинацию денотата. На них задерживается внимание реци-
пиента, актуализируются интертекстуальные связи между соответс-
твующими текстовыми фрагментами двух произведений. Естественно, 
что этот имплицитный диалог с читателем состоится лишь в том слу-
чае, если ПТ входит в тезаурус его языковой личности.

Вторая форма реализации интертекстуальных связей ПТ и текстов 
произведений Т. Фонтане — ПС. В этом случае происходит ассоциа-
тивное наложение сюжетного ряда трагедии И. В. Гёте на событий-
ную ситуацию в романе Т. Фонтане. Такое соотношение двух собы-
тийных ситуаций порождает дополнительную оценочную и экспрес-
сивную информацию при восприятии последней.

Например:
(1) Ich habe meine Fridolinrolle vertauscht und könnte mich jeden 

Augenblick ans Spinnrad setzen. Meine Ruh ist hin, mein Herz ist schwer. 
Wirklich, Schatz, ich werde täglich nervöser, und wenn nicht bald etwas 
geschieht, so reis‘ ich ab (Graf Petöfy). 

Здесь воспроизводится событийная ситуация сцены «Gretchens 
Stube (Gretchen am Spinnrade, allein)» и ее неоднократно повторяемые 
слова. Жизненную ситуацию и душевное состояние Маргариты геро-
иня романа ассоциирует со своим состоянием, используя фикциональ-
ную ситуацию, которую можно рассматривать как прецедентную.

(2) В романе «Der Stechlin» используется событийная ситуация и 
сюжетное построение сцены «Marthens Garten», в которой действую-
щими лицами являются две пары — Фауст и Маргарита, Мефистофель 
и Марта.

В диалоге героев романа Т.  Фонтане их собственная ситуация 
образно сопоставляется с событийной ситуацией сцены «Marthens 
Garten»:

«Wie hat Ihnen denn eigentlich die Smargendorf gefallen?»



Трагедия И. В. Гёте «Фауст» как прецедентный текст. . . 321

Ich werde mich hüten, Сzako, Ihnen darauf zu antworten. Außerdem 
haben Sie sie durch den Gartеn geführt, nicht ich, und mir war immer, als 
ob ich Faust und Gretchen sähe.

Czako lachte. «Natürlich schwebt Ihnen das andere Paar vor, und bin 
nicht böse darüber. Die Rolle, die mir dabei zufällt — der mit der Hahnenfeder 
ist doch am Ende ‚ne andere Nummer wie der sentimentale ‚Habe-nun-
ach-Mann‘, diese Mephistorolle, sag ich, gefällt mir besser, und was die 
Smargendorf angeht, so kann ich nur sagen: Von meiner Martha laß ich 
nicht». 

Образно-оценочный потенциал фрагмента повышается за счет ме-
тафорических перифраз, косвенных указаний на два прецедентных 
имени — Мефистофеля и Фауста. Первый обозначен внешним при-
знаком (der mit der Hahnenfeder), а второй окказиональным сдвигом 
(Habe-nun-ach-Mann), образованным от начальных слов первого мо-
нолога Фауста: 

Habe nun, ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin...
Durchhaus studiert... 
		  (стихи 354—56). 

Крупнейший немецкий прозаик XX века Томас Манн также не-
однократно обращается в своих произведениях к тексту трагедии 
«Фауст».

Так, две главы в романе «Der Zauberberg» связаны с трагедией 
И. В. Гёте комплексом интертекстуальных связей.

Глава «Walpurgisnacht» уже своим названием задает проспектив-
ную направленность оценки событий, о которых повествуется. В ней 
подробно описывается праздник — бал в санатории, где долгие годы 
проводит главный персонаж романа Ганс Касторп. Ассоциации с фан-
тастическим праздником ведьм, где правят бал силы дьявола, реали-
зуются благодаря комплексу интертекстуальных включений в текст 
повествования. Аллюзивный заголовок определяет дальнейшую си-
туацию как прецедентную. Комментарий, соотносящий ПС и «реаль-
ную ситуацию действия», распространен на весь текст и реализуется в 
ПВ-цитатах и ПИ. Цитаты все — в речи персонажей и опознаются как 
таковые, сохраняя стихотворную форму. В составе прозаического вы-
сказывания они не маркированы. Цитаты у Т. Манна не столь извест-
ны, как у Фонтане, где все они являются «крылатыми» выражениями, 
но читатель их идентифицирует благодаря стиху и прогнозирующему 
заголовку. Следует заметить, что Т. Манн расширяет диапазон интек-
стов за счет следующей сцены трагедии «Walpurgisnachttraum», но не 
эксплицирует это в тексте. Параллелизация события и его участников 
осуществляется в персонажной партии одного из действующих лиц, 
который выступает в функции комментатора. Участники события на-
зываются им «die glänzenden Galanten»: «Dann sind wir gleich in Reihen 



И. П. Шишкина322

hier die glänzenden Galanten». Предложение это является усеченной 
цитатой из сцены «Walpurgisnachttraum» (стихи 4375—79):

Irrlichter:  
		  Von dem Sumpfe kommen wir,
		  Woraus wir erst entstanden:
		  Doch sind wir gleich in Reihen hier
		  Die glänzenden Galanten.

Оценка общества развивается далее в цитатах:
Da sieh nur, welche bunten Flammen!
Es ist ein muntrer Klub beisammen.
			  (стихи 4034—4035)

Gesellschaft wie man wünschen kann. 
Wahrhaftig lauter Bräute!
Und Junggesellen, Mann für Mann,
Die hoffnungsvollsten Leute!
		 (Walpurgisnachttraum, 4295—99)

Адресованные обитателям санатория, эти слова звучат как ядови-
тая ирония.

Аналогия с внешним обликом ведьм возникает при восприятии ав-
торского описания опереточно-карнавальных костюмов и внешнос-
ти веселящихся. Некоторые персонажи напрямую ассоциируются с 
действующими лицами на празднике ведьм. Они являются прецеден-
тными именами:

1. «Die alte Baubo kommt allein», rezitierte Settembrini bei ihrem Anblick         
und fügte auch den Reimvers hinzu. 

Ср.: 
Die alte Baubo kommt allein;
Sie reitet auf einem Mutterschwein.  
				   (стихи 3963—64)

2. «Betrachte sie genau!» hörte Ilans Castorp Herrn Seltembrini...sagen.
	 «Lilith ist das».
	 «Wer?» fragte Hans Castorp.
	 Der Literat freute sich. Er replizierte:
	 «Adams erste Frau. Nimm dich in acht...». 

Диалог между персонажами романа является дословным воспро-
изведением диалога между Фаустом и Мефистофелем:

		  Faust: Wer ist denn das?
		  Mephistopheles: Betrachte sie genau.
				    Lilith ist das.
		  Faust: Wer?
		  Mephistopheles: Adams erste Frau.
			   Nimm dich in acht vor ihren schönen Haaren.
						      (стихи 4119—4120)



Трагедия И. В. Гёте «Фауст» как прецедентный текст. . . 323

Текстуально воспроизводится в главе авторская ремарка И. В. Гёте 
в начале сцены: «Harzgebirg», sagte er. «Gegend von Schierke und 
Elend».

Эта конкретная отсылка образно-оценочно комментируется цитатой:
«Allein bedenkt! Der Berg ist heute zaubervoll,
Und wenn ein Irrlicht Euch die Wege weisen soll,
So müßt Ihr‘s so genau nicht nehmen». 
					     (стихи 3867—70)

Завершает образную характеристику места действия еще одна ци-
тата:

«Herr Urian sitzt oben auf », erläuterte Settembrini...

Ср.: 
Die Hexen zu dem Brocken ziehn,
Die Stoppel ist gelb, die Saat ist grün.
Dort sammelt sich der große Hauf,
Herr Urian sitzt oben auf1.
			   (стихи 3956—61)

Таким образом актуализуется многоаспектная аналогия описывае-
мых Т. Манном событий со сценой трагедии «Фауст».

Еще одна глава романа «Der Zauberberg» отсылает читателя к тек-
сту трагедии И. В. Гёте, она называется «Als Soldat und brav». этот за-
головок является усеченной цитатой из сцены «Nacht», сцены гибели 
брата Маргариты Валентина. Его последние слова звучат:

Ich gehe durch den Todessсhlaf
Zu Gott ein als Soldat und brav.
		  (стихи 3775—76)

Персонаж Т. Манна, так же как Валентин, является солдатом, и в 
главе повествуется о его жизни и смерти. Заголовок-цитата, ассоциа-
тивно соотносит соответствующие части двух произведений, выпол-
няя одновременно образно-номинативную функцию.

Последний роман Т. Манна «Доктор Фаустус» связан с трагедией 
И. В. Гёте уже на дискурсивном уровне. Заголовок романа раскрыва-
ет повествовательную перспективу его автора и позволяет соотнести 
жизнь и судьбу героя романа Адриана Леверкюна с историей докто-
ра Фауста на уровне идейно-мировоззренческом в исторической перс-
пективе. Наверное, можно сказать, что доктор Фаустус присутствует в 

1 ПИ взяты из трагедии Гёте, но существовали как таковые значительно 
раньше: Baubo — классическая фигура нордической саги о Вальпургиевой 
ночи; в античной мифологии нянька богини Деметры. В литературе исполь-
зуется (Herder) для обозначения аморальной, распущенной женщины (un-
züchtiges Weib). 

Lilith в древнеиудейской саге первая жена Адама. В народном древнеев-
рейском сказании — возлюбленная дьявола; Herr Urian — одно из эвфемис-
тических обозначений дьявола.



И. П. Шишкина324

романе как образ в подтексте, с которым ведет имплицитный диалог-
конфронтацию персонаж Т. Манна, а вместе с ним и сам автор. 

Итак, анализ ряда произведений Т. Фонтане и Т. Манна позволяет 
сделать вывод о том, что трагедия И. В. Гёте «Фауст» как национально-
прецедентный текст связана с ними комплексом интертекстуальных 
и интердискурсивных связей. Интертекстуальные включения — пре-
цедентные высказывания, прецедентные ситуации и прецедентные 
имена — выполняют в текстах произведений Т. Фонтане и Т. Манна 
ряд функций, а именно:

парольную функцию, идентифицирующую принадлежность •	
личности (как автора произведения, так и читателя) к определен-
ному лингвокультурному сообществу;

экспрессивную и аксиологическую, связанную с особым харак-•	
тером номинации через различные формы ПФ. Непрямой, часто 
метафорический характер такой номинации обуславливает ее экс-
прессивность и ценностную орентированность;

характеризующую функцию как одно из средств создания об-•	
раза персонажа, прежде всего его внутриличностной характерис-
тики.

Zusammenfassung

Goethes Tragödie «Faust» als präzedenter Text  
(zum Problem der Intertextualität  und 

Interdiskursivität)
Im vorliegenden Beitrag wird das intertextuelle Zusammenwirken 

Goethes «Faust» und Texten von Fontane und Thomas Mann unter-
sucht. Fontana und Mann integrieren in ihre Werke Textelemente aus 
Goethes Tragödie. Der Form nach sind es Zitate, wörtliche wie modifizier-
te, Allusionen und Geschehensituationen von einzelnen Szenen. Dank die-
sen ‚Intexten’ entsteht ein impliziter Dialog zwischen den schöpferischen 
Persönlichkeiten verschiedener Generationen. 



Д. М. Дреева
(Северо-Осетинский государственный университет  

им. К. Л.  Хетагурова)

Ключевые слова как маркеры 
автоинтертекстуальности в системе  

поэтического идиолекта

«…нечто в этих двух стихотворениях, 
помимо очевидной общности их размера и тематики, 

заставляет меня соединить
 их воедино, и мне хочется 
определить это нечто».

И. Бродский

Изучение художественного текста на современном этапе разви-
тия лингвистической мысли оказывается неполным без рассмотрения 
различных ракурсов и измерений межтекстового взаимодействия. 
Представление о тексте как о единообразно организованном смыс-
ловом пространстве дополняется указанием на возможные вкрапле-
ния в его материю разнообразных «чужеродных» элементов из дру-
гих текстов.

Типичным случаем механического внесения чужого текста или его 
элементов в авторский текст является воспроизведение двух и более 
компонентов исходного текста в форме цитаты. Оказываясь в автор
ском тексте и модифицируя его семантику, чужой текст вступает во 
взаимодействие с другими, собственно авторскими элементами текс-
та и, становясь посредником отношений текст-источник — авторский 
текст, участвует в формировании общего смысла художественного 
произведения. Как известно, на языке науки «текст в тексте» получил 
название «интертекстуальность».

Теория интертекстуальности складывалась главным образом в 
ходе исследования интертекстуальных связей в художественной лите-
ратуре. Ключевым понятием в теории интертекстуальности является 
лингвистический контекст. Любой знак языка первоначально получа-
ет значение именно в этом контексте1. В настоящее время в лингвис-

1 См.: Касавин И. Т. Замечания по поводу примечания к комментарию: кон-
тексты одного эссе Иосифа Бродского // Вопросы философии. 2006. № 4. С. 57.



Д. М. Дреева326

тике разработана достаточно разветвленная типология контекстов. 
Не останавливаясь подробно в рамках данной статьи на отдельных 
их разновидностях, подчеркнем, что все относящееся к лингвистичес-
кому контексту можно свести к двум понятиям — интратекстуальнос-
ти и интертекстуальности. При этом считается, что «интратекстуаль-
ный» контекст задается внутренней когеренцией текста, включающей 
лингвистическую когезию, т. е. внутренние синтаксические, семанти-
ческие и прагматические отношения, в то время как «интертекстуаль-
ный» контекст задается отношениями с другими текстами1. 

Понятие лингвистического контекста оказывается особенно реле-
вантным при анализе поэтических произведений, поскольку именно 
поэзия, по мнению Иосифа Бродского, в наибольшей степени опреде-
ляется лингвистическим контекстом — связью текстов самих по себе, 
которую творит поэт, т. е. «человек, легко впадающий в зависимость 
от порядка чужих слов, чужих размеров»2, человек, всегда готовый 
«поклониться тени»3.

Большую роль в развитии теории интертекстуальности сыграли 
идеи М. М. Бахтина о «чужом слове», «чужой речи»4, развитые мно-
гими исследователями XX века, в частности Ю. Кристевой, которой и 
принадлежит сам термин «интертекстуальность»5.

Существуют различные дефиниции интертекстуальности, в кото-
рых, однако, присутствуют некоторые инвариантные признаки: ин-
тертекстуальность — это маркированная определенными языковыми 
сигналами «перекличка» автономных текстов, их диалог. И. Смирнов 
рассматривает интертекстуальность как способность текста полно-
стью или частично формировать свой смысл посредством ссылки на 
другие тексты6.

Одной из разновидностей интертекстуальности является автоин-
тертекстуальность, т. е. использование собственного голоса в последу-
ющих авторских текстах, осуществляемое посредством лексемы, сло-
восочетания или предложения.

Н. А. Фатеева рассматривает автоинтертекстуальность как одно из 
проявлений авторской интертекстуальности7 и предлагает обозна-

1 Там же. С. 57.
2 Бродский  И. Примечание к комментарию // Бродский  И. Сочинения. 

Екатеринбург, 2003. С. 776.
3 См.: Бродский И. Поклониться тени // Бродский И. Сочинения. 
4 Бахтин М. М., Волошинов В. Н. Фрейдизм. Формальный метод в литературо-

ведении. Марксизм и философия языка: Статьи. М., 2000. С. 444—445 и далее.
5 Кристева Ю. Бахтин, слово, диалог и роман // Вестник Московского ун-та. 

Сер. 9. Филология. 1995. № 1. С. 97—123. 
6 Смирнов И. П. Порождение интертекста (элементы интертекстуально-

го анализа с примерами из творчества Б. Пастернака) // Wiener Slawistischer 
Almanach. Sbd. 17. 1985. С. 12. 

7 Фатеева Н. А. Интертекст в мире текстов. Контрапункт интертекстуаль-
ности. М., 2006. С. 91. 



Ключевые слова как маркеры автоинтертекстуальности... 327

чать термином «автоинтертекстуальность» отношения семантической 
эквивалентности, возникающие между текстами в рамках одной поэ-
тической системы по аналогии с теми, которые возникают между тек-
стами разных авторов: «За такими текстами стоит некоторый инвари-
антный код смыслопорождения, который вовлекает в единый трансфор-
мационный комплекс как единицы тематического и композиционно-
го уровня, так и тропеические и грамматические средства, определя-
ющие смысловое развертывание текста»1.

Таким образом, как считает Н. А. Фатеева, отношение семантиче
ской эквивалентности прослеживается по разным текстовым пара-
метрам: структуре описываемой ситуации, единству концепции, ком-
позиционных принципов, подобию звуковой и ритмико-синтаксиче
ской организации2.

Введенное Н. А. Фатеевой понятие «кода смыслопорождения» кор-
релирует с понятием «память». Как известно, проблемы памяти — фи-
лософия, психология памяти, память как основа порождения и пони-
мания текста, роль памяти в процессах познания и творчества — все 
более выдвигаются в последнее время на передний план исследова-
тельского интереса в области семиотического, логического и когни-
тивного анализа языка.

Именно память лежит в основе всех видов текстопорождения, бла-
годаря памяти объединяются «свое» и «чужое» в мыслительных струк-
турах. И.  П.  Смирнов различает эпизодическую3 и семантическую4 
память и, подчеркивая особую значимость этих двух видов памяти, 
незаслуженно, по мнению Н.  А. Фатеевой, обходит вниманием вер-
бальную память, которая «собственно и обеспечивает „наполнение“ 
семантической памяти и непосредственно связывает процессы вос-
приятия текстов и текстопорождения»5.  Считается, что семантиче
ская и вербальная память, ориентированные на порождение новых 
художественных текстов, создают своеобразное пространство креа-
тивной памяти, которая, рекомбинируя информативные структуры, 
уничтожает следы эпизодической памяти, способствуя тем самым сли-
янию процессов творческого воспоминания и воображения.

1 Фатеева Н. А. Стих и проза как две формы существования поэтического 
идиостиля: Дис. … док. филол. наук. М., 1996. С. 13.

2 См.: Там же. С. 14.
3 Эпизодическая память хранит информацию, почерпнутую индивидом 

из непосредственного общения с физическим и социальным миром, и, следо-
вательно, эта информация является  лишь собственным достоянием личнос-
ти (хотя при социальных контактах происходят определенные пересечения 
в памяти разных индивидов).

4 Семантическая память хранит все усвоенные человеком тексты и сооб-
щения, т.  е. не непосредственную информацию о мире, а опосредованную 
культурой. 

5 Фатеева Н. А. Стих и проза как две формы существования поэтического 
идиостиля. С. 15.



Д. М. Дреева328

Н. А. Фатеева предлагает назвать креативную память поэтической 
памятью и считает, что именно она составляет основу поэтического 
идиостиля, как в ситуативной, так и в семантической и вербальной 
сфере1. Определенный индивид имеет, таким образом, свой «идио-
лект памяти», основу которого составляет личный опыт и определен-
ный запас прецедентных текстов; пересечения же отдельных идио-
лектов при социальных, непосредственных и текстовых контактах со-
здают «диалекты памяти» (Ю.  Лотман). При этом адекватность вос-
приятия порождаемых данным художником слова текстов зависит от 
«объема общей памяти»  между ним и его читателями2.

К феномену культурной памяти, имеющей креативную природу, 
обращался и Ю. М. Лотман. Она, по мысли ученого, не является пас-
сивным хранилищем информации, а становится частью смыслопорож-
дающего механизма текста. Ю. М. Лотман связывает эту  функцию па-
мяти с уровнем сложности в организации системы: «Фактически тек-
сты, достигшие по сложности своей организации уровня искусства, 
вообще не могут быть  пассивными хранилищами константной ин-
формации, поскольку являются не складами, а генераторами. Смыслы 
в памяти культуры не „хранятся“, а растут»3.

Память, таким образом, является фактором эволюции системы, на-
растания сложности ее организации. Глубинная память, утверждает 
Ю. М. Лотман, обеспечивается наличием языковых элементов, кото-
рые, с одной стороны, склонны к изменениям, а с другой — наделены 
свойством сохраняться в системе как в своей вариативности, так и в 
своей  инвариантности. Вследствие этого один и тот же элемент, про-
низывая разные состояния системы в процессе ее эволюции, как бы 
связывает их между собой. Ученый иллюстрирует потенциал глубин-
ной памяти материалом так называемых вечных образов культуры. 
Культурные комплексы типа доктора Фауста объединяют в своей ин-
вариантности целый ряд контекстов и культурных эпох.

«Вечные образы», традиционные метафоры связаны с явлением 
цитатности в механизмах трансляции культурной информации. Они 
репрезентируют, если можно так сказать, внешнюю память элемен-
тов структуры поэтического текста. 

Ю. М. Лотман акцентирует внимание на внешнем сходстве и пере-
кличке во времени этих составляющих памяти: «Прошлые состояния 
культуры постоянно забрасывают в ее будущее свои обломки: тексты, 
фрагменты, отдельные имена и памятники. Каждый из этих элемен-
тов имеет свой объем „памяти“, каждый из контекстов, в который он 
включается, актуализирует некоторую степень его глубины»4.

1 Там же. С.16.
2 Там же. 
3 Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб., 2000. С. 675.
4 Там же. С. 621.



Ключевые слова как маркеры автоинтертекстуальности... 329

Если явление цитатности  представляет «внешнюю» память элемен-
тов системы (оно имеет своим источником творчество других писате-
лей данной национальной или других литератур, современников или 
предшественников, а также сферу других знаковых систем искусства — 
музыки или живописи, мифологию, религию, философию, науку), то па-
мять ключевых слов, индивидуально-авторских символов в творчестве 
художника можно определить как «внутреннюю» относительно систе-
мы данного поэтического идиолекта. Она эксплицирует диахронно-
эволюционный аспект развития системы: содержательное варьирова-
ние и семантическая инвариантность ключевых слов выступают внут-
ренним интегративным фактором системы поэтического идиолекта, 
определяют индивидуально-неповторимый рисунок стиля писателя.

Ключевые слова, в роли которых выступают обычно наиболее важ-
ные с точки зрения выражения авторской художественной концеп-
ции, наиболее информативно насыщенные лексемы, являются опор-
ными, стратегическими точками как в рамках отдельного произведе-
ния, так и во всем творчестве писателя.

Ключевое слово может нести в себе «зерно» будущего развития. 
Как в зародыше, в нем может быть заложена программа дальнейшей 
эволюции всей художественной системы или ее отдельных фрагмен-
тов, важных с точки зрения становления «единого комплекса поэти-
ческой мысли» (Л. Гинзбург).

Ключевые слова объединяют в своей глубинной семантике память 
о прошлом состоянии системы (память ретроспективную) и информа-
цию о потенциальных путях дальнейшей эволюции (память, так ска-
зать, проспективную).

Во всех видах памяти ключевых слов: внешней (связанной с яв-
лением цитатности ) и внутренней (внутри данного поэтического 
идиолекта), а в рамках последней — памяти ретроспективной и про-
спективной — имеет место феномен стеснения, компрессии инфор-
мации, вследствие чего ключевые слова приобретают способность 
нести конденсированную информацию о системе поэтического идио
лекта в целом.

Ключевые слова с наивысшей степенью  очевидности свидетель-
ствуют о том, что в каждый момент своего развития художественная 
система являет собой переходное звено, своего рода мостик между 
прошлым и будущим, в каждый момент ее функционирования в сис-
теме наличествуют как признаки прошлого, так и ростки будущего 
развития.

В ходе анализа лирических стихотворений Г. Гейне, включенных 
в его первые поэтические сборники и объединенных темой безответ-
ной, отверженной любви,  пронизанных грезами о любимой и пос-
тепенным осознанием невозможности счастья с ней1, становится оче-

1 См.: Гугнин А. А. Г. Гейне и его поэзия. Предисловие // Гейне Г. Избранные 
произведения. М., 1980. С. 15. Стихотворения Г. Гейне здесь и далее цитиру-



Д. М. Дреева330

видным, что в роли ключевых слов, определяющих потенциальные 
пути дальнейшей эволюции поэтической системы, выступают лексе-
мы: Liebe, lieben, Traum, träumen, Traumbild, Jugendträume.

Открывая цикл «Страдания юности» («Junge Leiden»), датирую-
щийся 1817—1821 годами, «Traumbilder» проходят через все стихот-
ворения «Книги песен» («Buch der Lieder»), репрезентируясь в словах: 
träumen, träumend, das Träumen и т. п. Ср.:

Mir träumte einst von wilden Liebesglühn, 
Von hübschen Locken, Myrten und Resede,
Von süβen Lippen und von bitter Rede,
Von düster Lieder düstern Melodien.
				    (Traumbilder, S. 39)

In der Nacht mit meinem Kummer
Lieg ich schlaflos, wach;
Träumend, wie im halben Schlummer,
Wandle ich bei Tag.
				    (Lieder, S. 46)

Ich wandelte unter den Bäumen
Mit meinem Gram allein;
Da kam das alte Träumen
Und  schlich mir ins Herz hinein.
				    (Lieder, S. 46)

При этом важно отметить, что статус ключевого слова лексемы 
«Traum» обеспечивается наличием в ее семантике двух основных зна-
чений: 1. сновидение, сон и 2. мечта, греза, иллюзия, поскольку характер-
ными признаками ключевых слов являются не только повышенная 
частотность употребления, но и богатство семантических оттенков, 
способствующее повышению активности подобных лексем в установ-
лении ассоциативных смысловых связей с другими словами в тексте и 
создании интратекстуальных отношений. 

Так, в «Прологе» («Prolog»), предшествующем «Лирическому ин-
термеццо» («Lyrisches Intermezzo», 1822—1823), тема грез и утраты ил-
люзии сновидения, являясь своеобразным продолжением темы безот-
ветной любви, эксплицируется в следующих стихотворных строках:

Kam aber die Mitternachtstunde heran,
Ein seltsames Singen und Klingen begann — 
An die Türe da hört er es pochen.
					     (S. 71)
〈…〉 Der Ritter sitzt wieder ganz einsam zu Haus,
In dem düstern Poetenstübchen.
					     (S. 72) 

ются по изданию: Heine H. Das Glück auf Erden / Ausgew. Gedichte. Deutschland. 
Ein Wintermärchen. Moskau, 1980.



Ключевые слова как маркеры автоинтертекстуальности... 331

Далее, пронизывая ряд стихотворений данного цикла, эта же 
мысль находит свое языковое воплощение в следующих стихотвор-
ных строках:

Mir träumte wieder der alte Traum:
Es war eine Nacht im Maie,
Wir saβen unter dem Lindenbaum
Und schwuren uns ewige Treue.
				    ([52], S. 89)

и достигает кульминации в 58-м стихотворении цикла:
… Es säuselt der Wind in den Blättern,
Es spricht der Eichenbaum:
Was willst du, törichter Reiter,
Mit deinem törichten Traum?
				    ([52], S. 89)

Привлечение к анализу более поздних поэтических произведе-
ний Г. Гейне, входящих в циклы «Новые стихотворения» («Neue Ge
dichte», 1831) и «Романсеро» («Romanzero». 2-es und 3-es Buch. Nach 
1848), также отчетливо иллюстрирует действие механизма автоинтер-
текстуальности в системе поэтического идиолекта. Дальнейшая эво-
люция художественной системы Г.  Гейне подчиняется внутренней 
памяти (ретроспективной и проспективной) о ключевых словах в рам-
ках инвариантной темы «утрата иллюзии сновидения», что находит 
языковую манифестацию в словах: «träumt», «Traumgestalten»: «Neuer 
Frühling» (1831)

Ich kann nicht singen und springen,
Ich liege krank im Gras;
Ich höre fernes Klingen,
Mir träumt, ich weiβ nicht was.
				    ([5], S. 154)

«Romanzero». 2-es Buch: Lamentationen (1848)
Mir träumt manchmal, gekommen sei
Zurück das Glück und der junge Mai
Und die Freundschaft und der Mückenschwarm-
Da knarrt die Dose — daβ Gott erbarm’,…
				    (Frau Sorge, S. 355)

3-es Buch: Hebräische Melodien

Manchmal kommen auch zum Vorschein
Bärte, schattig lange Bärte — 

Traumgestalten, wer von euch
Ist Jehuda ben Halevy?
				    (S. 361)



Д. М. Дреева332

Как видим, через стихотворения, написанные в разные перио-
ды творчества писателя, проходят «курсивом» все те же «ударные» 
для данной поэтической системы элементы, позволяющие «и в каж-
дом из этих элементов уловить смысл целого, его общее звучание и 
значение»1 и обеспечивающие автоинтертекстуальные связи не толь-
ко на семантическом, но и на лексическом уровнях организации по-
этического текста, а в отдельных случаях — и на ритмико-синтакси-
ческом уровне.

Ср.: «Die Heimkehr» aus «Buch der Lieder» (1823—1824)
[13]Wenn ich an deinem Hause
Des Morgens vorübergeh,
So freut ,s mich, du liebe Kleine,
Wenn ich dich am Fenster seh.

Mit deinen schwarzbraunen Augen
Siehst du mich forschend an:
«Wer bist du, und was fehlt dir, 
Du fremder, kranker Mann?»
				    (S. 101)

«Neuer Frühling» aus «Neuen Gedichten» (1831)
[18] Mit deinen blauen Augen
Siehst du mich lieblich an,
Da wird mich so träumend zu Sinne,
Das ich nicht sprechen kann.
				    (S. 156)

Примечательно, что и при создании последней поэмы, «Бимини» 
(«Bimini»), явившейся во многом финалом поэзии Гейне и опублико-
ванной уже посмертно, «срабатывает» тот же принцип автоинтертек-
стуальности, и на фоне мотива поисков земного счастья, возможности 
и невозможности сбережения человеком физической и душевной мо-
лодости2 мы наблюдаем реминисценции с более ранними стихотвор-
ными произведениями поэта:

Bimini! Bei deines Namens
Holdem Klang, in meiner Brust
Bebt das Herz, und die verstorbnen
Jugendträume, sie erwachen.
				    (Bimini, S. 510)

Таким образом, ключевые слова, несущие в себе спрессованную ин-
формацию о прошлом, являются в то же время «указателями» будуще-
го пути развития художественной системы писателя. Образуя осно-

1 Гей Н. К. Художественность литературы. Поэтика. Стиль. М., 1975. С. 404.
2 Гугнин А. А. Г. Гейне и его поэзия. Предисловие // Гейне Г. С. 16.



Ключевые слова как маркеры автоинтертекстуальности... 333

ву автоинтертекстуальности поэтической системы и выступая в роли 
своеобразных «поэтических интеграторов»1, они связывают фрагмен-
ты поэтического идиолекта между собой и свидетельствуют о «цик-
личности и обратимости поэтических единиц внутри поэтического 
языка как целостной системы, обладающей поэтической памятью»2.

Выявление автоинтертекстуальных связей в рамках отдельного по-
этического идиолекта позволяет выяснить, какова формула проблемы 
(в виде определенного набора лексических единиц), волнующей по-
эта на протяжении всего творчества, и какие автоцитаты выражают 
опорные точки его мироощущения.

Анализ ключевых слов, проходящих «курсивом» через написанные 
в разные периоды творчества Г. Гейне стихотворения, подтверждает 
основные положения теории интертекстуальности о маркированной 
определенными языковыми сигналами «перекличке» автономных 
текстов, их диалоге, и свидетельствует не только о постоянной готов-
ности поэта, по словам И.  Бродского, «поклониться» чужой «тени», 
но и о присущем ему желании «поклониться» себе, своей собственной 
тени, используя собственный голос посредством  самоцитации.

Zusammenfassung

Stichwörter als Zeichen der Autointertextualität   
im System des poetischen Idiolekts

Im Artikel wird eines der Modelle der Intertextualität, und zwar die 
Autointertextualität, in der Sprache der Poesie  betrachtet. Am Beispiel 
der Analyse der Stichwörter im poetischen System von Heinrich Heine 
wird eine der Grundthesen der Intertexttheorie, die den von bestimmten 
sprachlichen Zeichen markierten Dialog zwischen den Texten eines Autors 
im Rahmen des poetischen Idiolekts betrifft, erläutert und bewiesen.

1 См.: Максимов Д. Е. Поэзия и проза А. Блока. Л., 1981. С. 34.
2 Фатеева Н. А. Интертекст в мире текстов. Контрапункт интертекстуаль-

ности. С. 266. 



Н. Н. ТРОШИНА
(ИНИОН РАН, Москва)

СМЕШЕНИЕ ТЕКСТОВЫХ МОДЕЛЕЙ  
КАК ПРИЕМ В РЕКЛАМНОМ ДИСКУРСЕ

Необходимым условием для решения языковых проблем реклам-
ного дискурса является учет культурной специфики рекламной ком-
муникации, т. е. различение двух сфер ее осуществления — межкуль-
турной и внутрикультурной. Именно с учетом этого фактора создают-
ся рекламные тексты, всегда ориентированные при этом на культуро
специфичную языковую личность и ее лингвокультурное сознание, 
т.  е. на лингвокультурные концепты, фреймы, скрипты, текстовые 
модели, с опорой на которые осуществляется процесс текстопорож-
дения1. Поэтому понятие текстовой модели и ее отличие от правила 
приобретает исключительно важное значение для построения рек-
ламного дискурса.

Правила представляют собой инвентаризованный список вполне 
определенных предписаний. Из правила могут быть исключения, но 
само правило говорящий/пишущий произвольно (не сделав ошиб-
ки) изменить не может, подчеркивает У. Фикс в статье «Тип текста — 
модель текста  — смешение текстовых моделей: Понятие и анализ 
примеров»2.

Модель же представляет собой некое пространство для коммуника-
тивного действия: необходимость следовать общепринятым комму-
никативным нормам сочетается в этом случае с возможностью инди-
видуального выбора, т. е. модель — это сочетание конвенционального 
и индивидуального, допускающее отклонение от стандарта. Модели 
могут перениматься, имитироваться и узнаваться, что является пред-
посылкой их употребления в речи3. Это связано с тем, что существует 

1 Hartmann P. Zum Begriff des sprachlichen Zeichens // Zeitschrift für Phonetik, 
Sprachwissenschaft und Kommunikationsforschung. Jg. 21. 1968. S. 212.

2 Fix U. Textsorte — Textmuster — Textmustermischung: Konzept und Analyse
beispiele // Cahiers d’Etudes Germanistiques. Textlinguistik: An- und Aussichten.
Paris, 1999. Jg. 2. № 37. S. 11—25.

3 Fix U., Poethe H., Yos G. Textlinguistik und Stilistik für Einsteiger: Ein Lehr- 
und Arbeitsbuch / Unter Mitarb. von R. Geier. Frankfurt a. M., 2001. S. 25.



Смешение текстовых моделей как прием в рекламном дискурсе 335

языковая маркировка текстовых моделей: «Жили-были…» — так на-
чинается сказка, «Братья и сестры!» — проповедь, «Идите с миром!» 
(«Gehet hin in Frieden!») — заключительная фраза в протестантском 
богослужении. Модель предписывает не только определенную язы-
ковую форму, но и обращение к определенной тематике и функцио-
нальной сфере.

Текстовая модель состоит из следующих компонентов: 
1)	 пропозиции текста (типичного содержания), например, в типе 

текста «автобиография» — это сведения о социальном статусе 
семьи («из семьи служащего»), важнейших датах жизни, обра-
зовании; 

2)	 иллокуции текста — главного, определяющего речевого акта, 
т. е. функции текста («информирование» для автобиографии);

3)	 локуции текста, т. е. языкового (стилистического) оформления, 
связанного с использованием типичных для данного типа текс-
та языковых средств («Я, … родилась в … в … году в семье…»).

Последний компонент текстовой модели (локуция) иначе называ-
ется стилистической моделью.

Пропозиция, а также локуция несут на себе печать культуры. Так, 
например, в автобиографии, написанной на немецком языке и для 
немецкого работодателя, сообщаются имена и фамилии родителей, 
включая девичью фамилию матери, дату заключения брака и/или его 
расторжения. В соответствии со стандартами русской культуры эти 
сведения вписываются в анкету.

В рекламном дискурсе часто используется прием смешения текс-
товых моделей, основанный на соотнесении рекламного текста с кон-
кретным прецедентным тестом, т. е. текстом, значимым для данной 
культурной общности (или нескольких общностей, если рекламная 
коммуникация осуществляется в межкультурном пространстве) в поз-
навательном и эмоциональном отношении и поэтому хорошо извест-
ным широкому кругу говорящих1.

Можно предположить, что:
1)	 межкультурная и внутрикультурная реклама должна ориентиро-

ваться на языковые личности с различными концептосферами;
2)	 межкультурная реклама должна опираться на смешанную кон-

цептосферу, локутивный же аспект текстовой модели должен 
быть, по возможности, свернут;

3)	  внутрикультурная реклама может сделать акцент (и часто это 
действительно имеет место) на локутивном аспекте текстовой 
модели.

Текст сказки — это наиболее часто используемый в рекламном дис-
курсе прецедентный текст, и лидером в этом плане является сказка о 

1 Опарина Е. О. Прецедентный текст и его роль в культурно-языковом со-
циуме // Социолингвистика вчера и сегодня. М., 2004. С. 157; Слышкин Г. Г. 
От текста к символу. М., 2000. С. 28.



Н. Н. Трошина336

Красной Шапочке (она используется, например, в видеоролике «Волк, 
Красная Шапочка и новый сорт сыра» и во многих других видеокли-
пах). К прецедентным текстам относятся не только тексты сказок, но 
вообще широко известные тексты  — от романов до цитат и выска-
зываний известных личностей. Прецедентные тексты — это готовые 
эмоционально окрашенные блоки знаний, существующие в сознании 
человека как готовые когнитивные структуры, обладающие тремя ас-
пектами: пропозициональным, иллокутивным, локутивным, т. е. теми 
же аспектами, что и текстовая модель. Отклонения от этой структуры 
связаны с нарушениями какого-либо аспекта модели, по которой пос-
троен данный прецедентный текст. При этом сознание человека фик-
сирует корреляцию с исходным текстом, т. е. фиксирует факт интер-
текстуальности. Именно поэтому так тесно связаны понятия интер-
текстуальности и «смешения текстовых моделей». Смешение тексто-
вых моделей — это один из путей формирования интертекстуальнос-
ти (другими являются, например, аллюзия и скрытое цитирование).

Использование прецедентного текста для смешения текстовых мо-
делей позволяет привлечь внимание к рекламируемому продукту, 
создав для него эмоционально приятный и богатый коннотациями 
фон. Существенно, что этот фон, будучи с детства знакомым и понят-
ным, не переключает внимание потребителя рекламы с рекламиру-
емого продукта на себя. В этом состоит один из способов решения 
проблемы креативности в рекламе, о чем пишет опытный копирай-
тер М. М. Блинкина-Мельник:

«Иногда творчески состоятельная реклама не столько помогает, 
сколько вредит своему товару: яркие образы затмевают собой полезную 
информацию, и в результате зрители (так и не ставшие потребителями) 
прекрасно помнят рекламный ролик, но не спешат соотносить свои 
восторги с товаром»1.

Поскольку прецедентные тексты апеллируют к готовым блокам 
знаний, то пропозиция рекламного текста понятна: ее не надо вер-
бализовывать, а значит, и нет необходимости преодолевать языковой 
барьер. Новое же в пропозиции, т. е. рекламируемый товар (ради ко-
торого и применяется прием использования прецедентного текста) 
можно перенести в видеоряд.

Иллокуция рекламного текста ясна заранее: «Наш товар — это то, 
о чем Вы мечтали! Покупайте его!»

Формула «знакомая пропозиция с элементом, перенесенным в ви-
деоряд, + рекламная иллокуция» широко используется в межкуль-
турной рекламной коммуникации.

Иная ситуация складывается во внутрикультурном рекламном 
дискурсе, когда языковой барьер отсутствует и это можно использо-

1 Блинкина-Мельник М. М. Рекламный текст: Задачник для копирайтеров. 
М., 2003. С. 48.



Смешение текстовых моделей как прием в рекламном дискурсе 337

вать для достижения коммуникативного эффекта. Смешение тексто-
вых моделей при этом строится на интертекстуальности как соотне-
сенности рекламного текста не с конкретным прецедентным текстом, 
а с типом текста и его локутивным аспектом. Здесь для копирайте-
ра открывается языковой простор, так что можно обойтись миниму-
мом средств из видеоряда или даже совсем без них. Поэтому в интра-
культурном рекламном дискурсе прием смешения текстовых моделей 
строится по формуле: «пропозиция + иллокуция + локуция», причем 
основной акцент переносится на локуцию.

Посмотрим это на примере текста «Imperial Torte», т. е. рекламного 
проспекта, который покупатели находят в каждой упаковке знамени-
того венского торта:

DIE SAGENHAFTE GESCHICHTE EINER 
SAGENHAFT KÖSTLICHEN TORTE

Es wird erzählt, dass in Wien in der Nacht zum 28. April des Jahres 1873 der 
Küchenjunge Xaver Loibner nicht einschlafen konnte. An diesem Tag sollte Kaiser 
Franz Joseph Wiens erstes fürstliches Hotel-Palais an der Ringstraße eröffnen: das 
k.u.k. Hof-Hotel „Imperial“, das schon während der kommenden Weltausstellung 
für das Wohl der persönlichen Gäste des Kaisers sorgte.
Weil es aber in Wien kein Fest gibt, das nicht von einer Torte versüßt wurde, 

hatten in der funkelnagelneuen Hotelküche die besten Köche der Monarchie schon 
wahre Märchentorten aus ihren weißen Mützen gezaubert und Xaver Loibner hatte 
voll Neid zugesehen. Wie gerne hätte auch er eine Torte für den verehrten Kaiser 
gebacken! Aber er hatte nur Töpfe, Pfannen und Formen blitzblank reiben und 
bestenfalls einem eitlen Meister die Zutaten reichen dürfen. Meine Torte, dachte er, 
wär’ vom Herzen gekommen und ganz anders wär’ sie geworden, nicht rund wie alle 
anderen, nein, wie ein Qudratl und so bescheiden wie der Kaiser, und oben hätt’ ich 
sie nur mit einem Kaiseradler verziert, aus Schokolade...
Lange lag er so wach, und tief in der Nacht konnte man ihn die Gänge entlang 

schleichen und in der Küche verschwinden sehen, und als der Morgen dämmerte, 
schlüpfte er zurück in seine Kammer. Die Augen fielen ihm zu, und im Traum sah 
er, wie der Kaiser mit ernstem Gesicht und schwach erhobener Hand nach rechts und 
nach links grüßend, durch ein endloses Spalier von Torten schritt, die wie prächtig 
aufgeputzte runde Türme oder Soldaten aufgestellt waren und wie große, dicke 
Köche sich verneigten; auf einem Silberteller aber, den ein kleiner Mohr in den 
Händen hielt, lag seine, Xaver Loibners Torte, wie ein einfaches Schmuckkästchen. 
Der Kaiser blieb stehen und lächelte und deutete mit dem Finger hin ... und wirklich: 
An der festlichen Eröffnungstafel hat dann der Kaiser, zur Verwunderung aller, zum 
Nachtisch die sonderbare Torte gewählt, von der niemand sagen konnte, woher sie 
gekommen war; alle sahen gespannt zu, wie der erste Bissen im allerhöchsten Mund 
verschwand, und die berühmten Meisterköche haben ihren Augen und Ohren nicht 
getraut, als der Kaiser sich sogar ein zweites Stück hat reichen lassen und gesagt hat: 
„Die war sehr gut, sie hat mir sehr geschmeckt“.



Н. Н. Трошина338

So hatte Kaiser Franz Joseph seine Lieblingstorte und der Küchenjunge Xaver 
Loibner, der natürlich nicht unentdeckt blieb, sein Glück gefunden. Die „Imperial 
Torte“ (so soll der Kaiser sie genannt haben) blieb von da an ausschließlich dem Kaiser 
und jenen, die sich seiner besonderen Wertschätzung erfreuen durften, vorbehalten, 
und erst jetzt wird sie wieder zur Erinnerung an Kaiser Franz Joseph im Hotel 
Imperial gebacken. Übrigens soll sie, von einem geheimen Boten überbracht, jener 
süße Gruß gewesen sein, mit dem der Kaiser einer sehr bekannten Schauspielerin 
seine Anerkennung und besondere Verehrung auszudrücken pflegte.
Eine Legende? Vielleiht, vielleicht auch nicht. Einerlei — so sagenhaft unsere 

kleine Geschichte gelungen sein mag, so sagenhaft-köstlich möge Ihnen nun die 
„Imperial Torte“ munden!
Wir wünschen Ihnen imperialen Appetit!

К пропозиции, т. е. основному содержанию этого рекламного тек-
ста относится:

1)	 история создания венского торта, известного теперь как 
«Imperial Torte»; т. к. он был испечен в кондитерской роскош-
ного венского императорского отеля «Imperial»;

2)	 история поваренка Ксавера Лойбнера;
3)	 восхваление торта — товара.
Следует отметить, что пропозиция как аспект текстовой модели 

строится на базе когерентности текста, т. е. с использованием фоно-
вых знаний адресата (кайзер, Вена конца XIX в., знаменитая актриса, 
Рингштрассе, всемирная выставка, символы Габсбургской монархии, 
венская кухня, сладости…).

Иллокуция определяется имплицитным призывом «Покупайте 
торт Imperial!»

Локуция рекламного текста определяется стилем сказания (леген-
ды), для чего даже обыгрывается корень sag- (sagenhafte Geschichte; 
eine sagenhaft-köstliche Torte; die Geschichte mag sagenhaft gelungen 
sein). При том, что обыденность объекта (торт!) плохо соотносится 
с торжественным стилем сказания, выбран именно этот стиль, так 
как торт понравился императору, о котором надлежит повествовать 
высоким стилем. Отсюда выражения der allerhöchste Mund; sich der 
Wertschetzung erfreuen dürfen; Anerkennung und Verehrung auszu-
drücken pflegen; möge munden.

В этом же рекламном тексте ощущается и другой стиль — обиход-
но-разговорный (фрагменты текста, в которых повествуется о пова-
ренке). Оба стиля оттеняют друг друга. Ощущается и австрийский на-
циональный колорит — Quadratl.

Итак, этот текст построен на смешении двух текстовых моделей — 
сказания/легенды и рекламы: 1) в пропозиции рекламного текста 
смешаны элементы обоих типов текста; 2) в иллокуции представле-
на только иллокуция рекламного типа текста; 3) в локуции смешаны 
лингвостилистические средства обоих типов текста (соответственно 
смешанной пропозиции).



Смешение текстовых моделей как прием в рекламном дискурсе 339

Zusammenfassung

Textmustermischung als Verfahren im Werbediskurs
Obwohl sich der Werbediskurs heute immer mehr globalisiert, scheint 

es doch sinnvoll zu sein, zwischen der interkulturellen und intrakulturel-
len Werbekommunikation zu unterscheiden. Der Unterschied liegt in der 
Akzentuierung der visuellen und verbalen Reihe des Werbespots. Da die 
interkulturelle Werbung es mit Sprach- und Kulturbarrieren zu tun hat, re-
duziert sie den verbalen Aspekt, um sich auf die visuelle Seite zu konzentrie-
ren. Die intrakulturelle Werbung dagegen, die sich den «verbalen Luxus» 
leisten kann, nutzt aktiv das Verfahren der Textmustermischung, bei dem 
kulturbedingte intertextuelle Zusammenhänge den Werbeempfängern 
als Sprach- und Kulturträgern vollkommen klar sind. Dadurch wird die 
Attraktivität des Werbespots wesentlich erhöht.



С. Г. КАТАЕВА
(Липецкий государственный педагогический университет)

КЛЮЧЕВЫЕ ПОНЯТИЯ НЕМЕЦКОГО 
ПОЛИТИЧЕСКОГО ДИСКУРСА 

(к вопросу об идеологически релевантных понятиях  
политического языка)

«Язык политики — это язык п о н ятий» 
В. Бергсдорф1

Ключевые слова политической коммуникации выступают средством 
языковой реконструкции социальной действительности и «идеологи-
ческой реконструкции партийных позиций и понятийных систем»2. 

Ключевые понятия, играющие важную роль в политической ком-
муникации, являются по определению В. Дикманна «собственно по-
литическими языковыми формами» («politikeigene Sprachformen»)3, 
составляющими ядро политического лексикона. Они имеют в иссле-
дованиях «языка в политике», как «центральные слова политической 
семантики», различные названия, основными их которых являются 
«слова-лозунги» (Schlagwörter) или целые «семантические поля слов-
лозунгов»4 (Schlagwortfelder), доминирующие в определенные истори-
ческие периоды и постоянно оспариваемые в политическом «споре 
о словах»: Stunde Null, Neubauer, Wirtschaftswunder, Mauer, DDR-Flüchtling, 
Ostpolitik, Wende, Solidarpakt, Stasi-Syndrom, Aufbau Ost, Politikverdrossenheit, 
Reformstau, Standort Deutschland u.  a. Слова-лозунги всегда находились 

1 Bergsdorf W. Herrschaft und Sprache. Studie zur politischen Terminologie der 
Bundesrepublik Deutschland. Pfullingen, 1983. S. 46.

2 Burkhardt A. Politolinguistik. Versuch einer Ortsbestimmung // Sprachstrategien 
und Dialogblockaden. Linguistische und politikwissenschaftliche Studien zur po-
litischen Kommunikation / Hrsg. von J. Klein, H. Diekmannshenke. Berlin; N. Y., 
1996. S. 89.

3 Dieckmann W. Sprache in der Politik. Einführung in die Pragmatik und 
Semantik der politischen Sprache. Heidelberg, 1975. S. 47.

4 См.: Klein J. Wortschatz, Wortkampf, Wortfelder in der Politik // Politische 
Semantik. Bedeutungsanalytische und sprachkritische Beiträge zur politischen 
Sprachverwendung / Hrsg. von J. Klein. Opladen, 1989. S. 29—32.



Ключевые понятия немецкого политического дискурса 341

в центре внимания системно-лингвистических исследований, кото-
рые являлись необходимой предпосылкой для прагмалингвистиче
ского анализа их конкретного употребления в политическом дис-
курсе. Двуединый подход к анализу ключевых понятий политиче
ской коммуникации (лексико-семантический анализ на уровне языка 
и прагматически ориентированный на уровне речи) обусловлен тем, 
что «политика в одинаковом смысле является не только тематичес-
кой областью, но и политическим действием»1. Такой подход необ-
ходим для адекватной интерпретации ключевых понятий, которые 
в политической коммуникации выполняют «функции элементарных 
когнитивных растров»2, способствующих полноценному пониманию 
политических процессов. Понимание того, каким образом в языковом 
отношении конституируется и конструируется современная и истори-
ческая действительность, помогает реципиентам общественно-поли-
тических высказываний адекватно понимать особенности современ-
ной политической коммуникации. При употреблении ключевых по-
нятий в политическом дискурсе они действуют как «сигнальные сло-
ва» (своеобразные «слова-маркеры»), которые в каждом случае отме-
чают «свой» политический лагерь, отстаивают собственные позиции, 
добиваясь их признания, и критикуют противника. Каждое конкрет-
ное употребление ключевых понятий в политическом дискурсе сигна-
лизирует об идеологической позиции его участников. 

По этой причине исследователи немецкого политического языка, 
несмотря на появившиеся новые направления и методы его анализа 
(дискурсивный анализ, анализ речевых актов и т. д.) вновь и вновь 
возвращаются к традиционной лексико-семантической проблематике 
политического словаря. 

В связи с появлением новой стратегии политического дискурса 
«захвата понятий» конкурирующими партиями, понятийный аппа-
рат политического языка пополняется наряду с «ключевыми слова-
ми политической семантики» также специфическими дискурсивными 
понятиями. Выдвинутый в 1973 году К. Биденкопфом, генеральным 
секретарем ХДС, тезис о «захвате понятий»3 конкурирующей парти-
ей (СДПГ) стал новым явлением политической коммуникации. Этой 
образной метафорой «захвата понятий» он объясняет поражение сво-
ей партии на выборах и призывает ее взять на вооружение эту «но-
вую лексико-семантическую стратегию», суть которой заключается в 
том, что, «захватив понятия» своего политического противника, мож-
но осуществить «революцию нового типа», «языковую революцию». 

1 Dieckmann W. Sprache in der Politik… S. 47.
2 См. «kognitive Raster»: Holly W. Politikersprache. Inszenierungen und Rollen

konflikte im informellen Sprachhandeln eines Bundestagsabgeordneten. Berlin; 
N. Y., 1990. S. 86.

3 Cм.: Biedenkopf K. H. Politik und Sprache // Holzfeuer im hölzernen Ofen. 
Aufsätze zur politischen Sprachkritik / Hrsg. von H. J. Heringer. Tübingen, 1982. 
S. 189—197.



С. Г.  Катаева342

Высказанная К. Биденкопфом мысль о современной «революции че-
рез язык», нашла свое подтверждение в так называемых «бархатных 
революциях», прокатившихся в конце 80-х годов по всей Восточной 
Европе, которые, как отмечает В.  Ошлис, в языковом аспекте пов-
торялись таким образом, «как будто бы они дублировались с одного 
языка на другой»1. 

«Захват понятий» как удачная и четкая метафорическая формули-
ровка новой стратегии политической коммуникации, рассматриваю-
щей слово как эффективное средство воздействия, как инструмент по-
литической борьбы, прочно вошла в арсенал основных понятий поли-
тического языка. Об этом свидетельствуют более поздние высказыва-
ния социал-демократических политиков на съезде СДПГ в Ганновере 
в 1997 году, призывающих возобновить «семантическую борьбу», 
«борьбу за понятия своей партии» и за предание таким понятиям, как 
Innovation и soziale Gerechtigkeit, товарного знака СДПГ (В. Тирзе). «Не 
дадим украсть понятия, принадлежащие нашей партии» — в таком же 
русле выступает О. Лафонтен и обвиняет политических противников 
в незаконном присвоении социал-демократических понятий Reform, 
Moderne, soziale Gerechtigkeit.

Тезис К. Биденкопфа о «захвате понятий», как и тезис «семантиче
ской борьбы», выдвинутой СДПГ, переведенный в плоскость линг-
вистики, дал новое направление целому ряду прагматически ори-
ентированных исследований, рассматривающих политику как «спор 
о значении слов», как «языковую борьбу», как «борьбу понятий» и 
«господство через язык» и т. п.2 Исследования в данной области про-
должились и в 90-е годы, когда лексико-семантический подход в ис-
следовании политического языка интегрируется в прагматический 
подход и приобретает форму дискурса3. Эти работы внесли свой ме-

1 Oschlies W. «Wir sind das Volk». Zur Rolle der Sprache bei den Revolutionen in 
der DDR, Tschechoslowakei, Rumänien und Bulgarien. Köln; Wien, 1990. S. 1.

2 См.: Dieckmann W. Herrschaft durch Sprache durch Herrschaft über Begriffe. 
Anmerkungen zu den Vorträgen von Peter Glotz und Heiner Geißler // Germanistik 
Forschungsstand und Perspektiven. Vorträge des Deutschen Germanistentages 
1984 / Hrsg. von G. Stötzel. Berlin; N. Y., 1985; Dieckmann W. Konkurrierender 
Sprachgebrauch in Redeerwähnungen der Presseberichterstattung // Wirkendes 
Wort 35. 1985. S. 309—328; Hermanns F. Brisante Wörter. Zur lexikographischen 
Behandlung parteisprachlicher Wörter und Wendungen in Wörterbüchern der 
deutschen Gegenwartssprache // Studien zur neuhochdeutschen Lexikographie II / 
Hrsg. von H. E. Wiegand. Hildesheim; N. Y., 1982. S. 87—108; Klein J. Wortschatz, 
Wortkampf, Wortfelder in der Politik. S. 3—50; Klein J. Kann man Begriffe be-
setzen? Zur linguistischen Differenzierung einer plakativen politischen Metapher 
// Begriffe besetzen. Strategien des Sprachgebrauches in der Politik / Hrsg. von 
F. Liedtke, M. Wengeler, K. Böke. Opladen, 1991. S. 44—69.

3 См.: Begriffsgeschichte und Diskursgeschichte. Methodenfragen und 
Forschungsergebnisse der historischen Semantik / (Hrsg.) D. Busse, F. Hermanns, 
W. Teubert. Opladen, 1994; Jäger S. Wörter im Diskurs: das Beispiel «Rassismus» // 
Öffentlicher Sprachgebrauch. Praktische, theoretische und historische Perspektiven 



Ключевые понятия немецкого политического дискурса 343

тодологический вклад в становление в середине 90-х годов новой на-
учной дисциплины прикладной лингвистики, названной в 1996 году 
А. Буркхардтом «политолингвистикой»1.

Если К. Биденкопф заострил внимание на существовании в поли-
тической коммуникации новой лексико-семантической стратегии «за-
хвата понятий» конкурирующими партиями, то И.  Кляйн показал 
языковые механизмы «борьбы за слова» участников дискурса, сема-
сиологическую и ономасиологическую конкуренцию понятий. К ним 
он относит «конкуренцию значений», или «семантическую конкурен-
цию» («Bedeutungskonkurrenz»), и «конкуренцию обозначений», или 
«номинативную конкуренцию» («Bezeichnungskonkurrenz»)2. 

В случае с «семантической конкуренцией» речь идет о споре раз-
личных партий о значении слова, об идеологически обусловлен-
ной трактовке одного и того же понятия участниками политичес-
кого дискурса. Такие надпартийные понятия, как Demokratie, Freiheit, 
Gerechtigkeit, Solidarität и т.  п., имеющие положительные коннотации 
в разных идеологиях, чаще всего подвергаются семантическому «за-
хвату» конкурирующими партиями и трактуются (интерпретиру-
ются) со своих партийно-специфических позиций. Другие понятия 
Sozialismus, Pazifismus могут в зависимости от идеологических устано-
вок различных партий выступать одновременно «словами-знамена-
ми» («Fahnenwörter») и «словами-стигмами» («Stigmawörter»). Так, если 
понятие социализм для левых партий является «словом-знаменем» с 
положительной оценкой, то с точки зрения противоположного кон-
сервативного лагеря оно употребляется только как «слово-стигма» с 
однозначной негативной коннотацией, о чем свидетельствует лозунг 
ХДС / ХСС «Freiheit oder Sozialismus», выдвинутый в период выборов в 
бундестаг ФРГ в 1980 г. Если же различные политические группы для 
обозначения одного и того же денотата применяют различные, идео-
логически противопоставленные обозначения слова типа Rechtsstaat/
Polizeistaat, то речь идет о «номинативной конкуренции». В результате 
такой ономасиологической конкуренции вытесняются понятия поли-
тического противника из общественного языкового употребления и 
заменяются «своими» номинациями. 

/ Hrsg. von K. Böke, M. Jung, M. Wengeler. Opladen, 1996. S. 391—402; Jäger S. 
Diskurs als «Fluß von Wissen durch die Zeit». Ein transdisziplinäres Konzept // 
Zeitschrift für Sprachkritik und Sprachkultur. Bremen, 2005. Heft. 1. S. 52—72; 
Jung  M. Öffentlichkeit und Sprachwandel. Zur Geschichte des Diskurses über 
die Atomenergie. Opladen, 1994; Kontroverse Begriffe. Geschichte des öffentli-
chen Sprachgebrauchs in der Bundesrepublik Deutschland / Hrsg. von G. Stötzel, 
M. Wengeler. Berlin; N. Y., 1995.

1 См.: Burkhardt A. Politolinguistik. Versuch einer Ortsbestimmung // Sprachstra
tegien und Dialogblockaden. Linguistische und politikwissenschaftliche Studien 
zur politischen Kommunikation / Hrsg. von J. Klein, H. Diekmannshenke. Berlin; 
N. Y., 1996.

2 Klein J. Wortschatz, Wortkampf, Wortfelder in der Politik S. 17.



С. Г.  Катаева344

Эти примеры из области плюралистического «спора о понятиях» 
представляют собой идеологически релевантные различия «семаси-
ологического и ономасиологического характера»1, которые позволя-
ют представителям различных партий по-своему обозначать, напол-
нять своим смыслом, трактовать и интерпретировать ведущие поли-
тические понятия в зависимости от их политических интересов и тем 
самым «захватывать» их. Идеологическая релевантность ключевых 
политических понятий может проявляться в семантической, номина-
тивной и оценочной формах. При этом следует уточнить, что введен-
ное В. Дикманном понятие «идеологической полисемии» («ideologi-
sche Polysemie») «для разных идеологически обусловленных вариан-
тов значения»2 на уровне языка, позднее дополняется термином «се-
мантическая конкуренция», подчеркивающим, прежде всего, его со-
отнесенность с дискурсом, политическим спором мнений о «правиль-
ном» значении слова, за счет чего традиционно семантический способ 
рассмотрения политических понятий пополняется прагматическим. 
Таким образом, если на уровне языка идеологическая релевантность 
проявляется в форме идеологически обусловленной полисемии или 
синонимии, то в политическом дискурсе она принимает формы вер-
бальной конкуренции (значений и обозначений). 

Из-за свойства большинства политических понятий иметь идео-
логически обусловленные конкурирующие обозначения, значения, 
оценки, носящие мировоззренческий характер и зависящие от раз-
ных мнений и политических интересов, которые проявляются и уточ-
няются в конкретном политическом дискурсе, языковая реконструк-
ция действительности также является не однородной, конкурирую-
щей в зависимости от идеологической позиции участников дискурса.

Рассмотрим это на примере идеологически релевантного по-
нятия Mauer (имеется в виду die Berliner Mauer). Возведенная 13 ав-
густа 1961 года боевыми рабочими дружинами предприятий ГДР 
(Betriebskampfgruppen der DDR) по приказу СЕПГ, она простояла как ка-
менный бастион посреди Берлина до 9 ноября 1989 года, разделяя 
его на восточную и западную часть. Во времена холодной войны слово 
«стена» (Mauer) стало символом разделения немецкой нации и одно-
временно различных политических систем. Причины ее возведения 
идеологически противопоставленные блоки трактовали по-разному: 
на западной стороне ее рассматривали как каменный символ «зато-
чения граждан ГДР в собственном государстве» (Einsperren der DDR-
Bürger im eigenen Staat); на восточной же стороне „стену“ пропагандиро-
вали как «защиту от идеологического влияния запада» (Schutz vor den 

1 Hermanns  F. Schlüssel-, Schlag- und Fahnenwörter. Zu Begrifflichkeit und 
Theorie der lexikalischen 〈politischen Semantik〉. Heidelberg; Mannheim, 1994. 
S. 36. 

2Dieckmann  W. Sprache in der Politik. S. 62; ср. также: «Es geht um die 
Wörter, die verschiedenen Ideologien gemeinsam sind und deren verschiedene 
Sinnbedeutungen nebeneinander in einer Sprache auftauchen». S. 71.



Ключевые понятия немецкого политического дискурса 345

ideologischen Einflüssen des Westens). В соответствии с этим «Берлинская 
стена» имеет идеологически релевантные синонимы: на западе она 
называется «стеной позора» (Schandmauer), на востоке — «антифашист-
ским защитным валом» (antifaschistischer Schutzwall). Разделение госу-
дарства и города Берлина на две части имело большое жизненное и 
политическое значение для граждан двух немецких государств, что 
нашло свое языковое воплощение в многочисленных новообразова-
ниях: Mauerbau, Mauerbefindlichkeit, Mauerflüchtling, Mauerläufer u. a. 

Падение «Берлинской стены» (Mauerfall) в 1989 году расширило 
семантическое поле Mauer и обогатило его такими новыми словами, 
как Mauerschütze (пограничник бывшей ГДР, стрелявший в перебеж-
чиков); Mauerprozess (судебный процесс над пограничниками бывшей 
ГДР, стрелявшими в перебежчиков); Mauerspecht (человек, отломав-
ший кусочек стены как сувенир); Mauerstein (сам каменный кусок сте-
ны) и т. п. После объединения Германии заговорили о «внутренней» и 
«внешней» психологической стене между гражданами объединенной 
Германии (innere und äußere Mauer); о «стене, которая до сих пор сущес-
твует в головах людей» (Mauer in den Köpfen). На этих примерах мож-
но проследить, с одной стороны, фрагмент новейшей немецкой исто-
рии с 1961 по 1989 год, с другой — увидеть, как общеязыковое слово 
Mauer превратилось в политически спорное (контроверзное) понятие, 
интерпретация которого в каждом конкретном случае невозможна 
без анализа исторического и политического контекста. Такую модель 
анализа языковых явлений в сфере политики обеспечивает осново-
полагающий междисциплинарный подход политолингвистики (дис-
циплины прикладной лингвистики) «история языка как история об-
щества» («Sprachgeschichte als Zeitgeschichte»),1 по которой историчес-
ки сложившаяся идеологическая конфронтация между Восточной и 
Западной Германией переходит в языковую «восточно-западную про-
блему». 

Последующий политолингвистический анализ идеологически 
релевантного ключевого понятия Mauer и его семантического поля 
предполагает использование специального терминологического ин
струментария: 

а) «идеологическая многозначность», которая проявляется в идео-
логически обусловленной многозначной трактовке понятия Mauer как 
«укрепления границы» (Grenzbefestigung), «защиты от Запада» (Schutz 
vor Westen) в ГДР или как символа «раздела нации» (Symbol der Teilung 
der Nation)  — в ФРГ. В политическом дискурсе выбор значения этого 
слова зависит от идеологической ориентации адресанта; здесь вступа-
ет в силу «семантическая конкуренция»;

б) «идеологическая синонимия» проявляется в системе языка в раз-
ных идеологически обусловленных формах обозначения одного и того 

1 См. также: Wengeler M. Sprachgeschichte als Zeitgeschichte // Praxis Deutsch. 
Jg. 25. Heft 151. 1998. S. 4—7.



С. Г.  Катаева346

же понятия Mauer: как «антифашистского защитного укрепления» (an-
tifaschistischer Schutzwall) в ГДР и как «позорной стены» (Schandmauer)  — 
в ФРГ. В политическом дискурсе выбор обозначения этого явления 
политической действительности Германии также зависит от идеоло-
гической установки адресанта; здесь имеет место «номинативная кон-
куренция»;

в) идеологически обусловленная «оценочная специфика» обозна-
чает положительную или отрицательную оценку одного и того же по-
нятия Mauer (+ ГДР/ – ФРГ) с точки зрения определенной идеологии. 
Она сопровождает идеологически обусловленную «конкуренцию зна-
чений и обозначений» и в политическом дискурсе выражает отноше-
ние адресанта (положительное или отрицательное) к обозначенному 
явлению политической действительности.

Что касается понятийной каталогизации номинаций семанти-
ческого поля Mauer, ставших «словами политической семантики», 
то они, являясь по своей сути и в большинстве своем идеологиче
ски релевантными, относятся к разряду политических «слов-лозун-
гов» (Schlagwörter), в которых «сконденсированы определенные по-
литические программы»1. Слова-лозунги обладают разным понятий-
но-символическим содержанием (Fahnen-, Stigma-, Symbol-, Zeitgeist-, 
Gegenschlagwörter, Eigennamen-Schlagwörter): 

1. Слово-лозунг Mauer содержит идеологические различия на уров-
не значения слова, оно может одновременно выступать «словом-зна-
менем» (Fahnenwort) в социалистической системе координат, обозначая 
«укрепление границы» (Grenzbefestigung), «защиту от Запада» (Schutz vor 
Westen), и «словом-стигмой» в противопоставленной идеологии, обоз-
начая «раздел нации (города)» (Teilung der Nation).

2. Слово-лозунг Mauer, имеющее в ГДР название «антифашистско-
го защитного укрепления» (antifaschistischer Schutzwall), противопостав-
ляется в политической полемике антагонистическому «слову-лозунгу» 
«позорной стене» (Schandmauer), что позволяет причислить данные но-
минации к антагонистическим «словам-лозунгам», которые образуют 
биполярные структуры (словообразования) и употребляются в поли-
тической дискуссии в ответ на заявления или обвинения противника 
(Gegenschlag-Wörter).

3. Так как подобные слова соотносятся с определенным историче
ским отрезком времени (1961—1989), они могут быть названы слова-
ми, выражающими «дух времени» (Zeitgeistwörter). 

4. Слово Mauer обозначает также определенную историческую точ-
ку отсчета и входит в идеологически обусловленную систему ценнос-
тей, поэтому его можно причислить к «словам-символам» (Symbolwörter). 
О символическом характере этого политического понятия свидетель-
ствуют примеры нового словоупотребления в первом после объедине-

1 Dieckmann W. Sprache in der Politik. S. 103.



Ключевые понятия немецкого политического дискурса 347

ния Германии 8 томном словаре Дудена vor, nach der Mauer1, в которых 
Mauer символизирует значимый этап, поворотный пункт в немецкой 
истории нового времени. 

5. Так как речь идет о Berliner Mauer, это понятие может быть также 
отнесено к «именным словам-лозунгам» (Eigennamen-Schlagwörter).

6. Так как «слово-лозунг» Mauer относится к «словам-индикаторам», 
«словам-маркерам» политических высказываний, его также рассмат-
ривают в числе «ключевых слов», семантический анализ которых по-
могает раскрывать и адекватно интерпретировать содержание выска-
зываний политиков в дискурсе или других отправителей политиче
ской информации в любых типах текста.

Как следует из приведенных примеров, идеологическая релевант-
ность ключевых политических понятий имеет свою семантико-праг-
матическую специфику, которая в разных формах проявляется в по-
литическом дискурсе и выступает в нем в различных видах «слов-ло-
зунгов», которые ожидают своей дальнейшей понятийной каталоги-
зации. 

Zusammenfassung

Schlüsselbegriffe des deutschen politischen Diskurses 
(Zur Frage ideologiegebundener Begriffe  

der politischen Sprache)
Im demokratischen Staat werden politische Auseinandersetzungen von 

den Parteien mit sprachlichen Mitteln ausgefochten. Sie werden auf der 
Grundlage zentraler Wörter, d.h. der Schlagwörter, ausgetragen, die zu-
meist «ideologiesprachlichen Zeichensystemen» angehören und zur plaka-
tiven, einprägsamen Bezeichnung und politischer Bewertung dienen. Die 
Analyse des öffentlich-politischen Sprachgebrauchs kann große politische 
Kontroversen in Deutschland aus der Perspektive des dabei verwendeten 
kontroversen Vokabulars erfassen.

1 Duden (GWB). Das große Wörterbuch der deutschen Sprache. In 8 Bänden. 
2. Aufl. Mannheim; Leipzig; Wien; Zürich, 1995. S. 2219.



Н. Д. МАТАРЫКИНА
(Липецкий государственный педагогический университет)

ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНОСТЬ В НЕМЕЦКОМ 
МОЛОДЕЖНОМ СЛЕНГЕ

Интертекстуальность  — текстовая категория, отражающая соот-
несенность одного текста с другими, диалогическое взаимодействие 
текстов в процессе их функционирования, обеспечивающее прираще-
ние смысла произведения1. Как отмечает Н. А. Фатеева, интертексту-
альность — это способ порождения и утверждения своей творческой 
индивидуальности через сложную систему идентификации, противо-
поставлений и маскировки текстов других авторов2. Не случайно по-
этому интертекстуальность является одной из характерных особен-
ностей молодежного сленга, если текст понимать широко как «лю-
бое высказывание, несущее в себе законченный смысл», «jede in sich 
abgeschlossene Kommunikative Einheit»3. При этом текст может быть 
представлен в разных формах: как живая речь человека, как речь, за-
печатленная на бумаге или любом другом носителе (плоскости) и как 
любая знаковая система (иконографическая, непосредственно вещ-
ная, деятельностная и т. д.)4. Интертекстуальные включения в сленге 
присутствуют, по наблюдениям Я. Андроутсопоулос, в виде аллюзий, 
цитат и модифицированных цитат5. 

«Цитата — это высказывание, вырванное из ситуации, в которой 
оно было сказано впервые (транспонированное высказывание), и по-

1 Баженова Е. А. Интертекстуальность // Стилистический энциклопедиче
ский словарь русского языка / Под ред. М. Н. Кожиной. М., 2003. С. 104.

2 Фатеева Н. А. Интертекстуальность // Культура русской речи: Энцикло
педический словарь-справочник / Под ред. Л. Ю. Иванова, А. П. Сковород
никова, Е. Н. Ширяева и др. М., 2003. С. 221.

3 Androutsopoulos J. Intertextualität in jugendkulturellen Textsorten // Textbe
ziehungen. Linguistische und literaturwissenschaftliche Beiträge zur Intertextualität 
/ Hrsg. von J. Klein und U. Fix. Tübingen, 1997. S. 339—372.

4 Дронова Е. М. Интертекстуальность и аллюзия. Проблема соотношения 
// Язык, коммуникация и социальная среда. Вып.  3. Воронеж: ВГУ, 2004. 
С. 92—96.

5 Androutsopoulos J. Op.cit. S. 339—372.



Интертекстуальность в немецком молодежном сленге 349

мещенное в иной контекст. При таком перемещении происходит час-
тичное неизбежное изменение значения и приобретение некоторого 
другого смысла»1. Как считает Л. В. Чернец, цитатой может быть лю-
бой элемент чужого текста, включенный в авторский текст, «нужно 
лишь, чтобы читатель узнал этот фрагмент, независимо от точности 
его воспроизведения, как чужой»2.

Н. А. Фатеева видит основное отличие аллюзии от цитаты в том, 
что заимствование элементов происходит выборочно, а целое выска-
зывание или строка претекста (или текста-донора), соотносимые с но-
вым текстом, присутствует в последнем как бы «за текстом» — только 
имплицитно3. Впрочем, ввиду отсутствия однозначной трактовки как 
со стороны своего лингвистического статуса (прием? фигура? троп?), 
так и своего понятийного содержания (намек на что?) аллюзия и ци-
тата разграничиваются не всегда4.

Рассматривая аллюзию как частный случай интертекстуальности, 
Е. М. Дронова приходит к заключению, что аллюзия предстает как за-
имствование некоего элемента из инородного текста, служащее отсыл-
кой к тексту-источнику, являющееся знаком ситуации, функционирую-
щее как средство для отождествления определенных фиксированных 
характеристик. Такое отождествление невозможно без существования 
единого культурного пространства, в котором находятся, помимо про-
чих, тексты, обладающие определенным неоспоримым авторитетом5. 

Применительно к молодежному сленгу можно предположить, что 
интертекстуальные отношения в нем могут возникать на основе вза-
имодействия как основной культуры (Leitkultur) с субкультурой (как 
это происходит при обыгрывании, например, пословиц и афоризмов, 
а также рекламных слоганов), так и в рамках самой субкультуры (при 
отсылке, например, к текстам песен популярных в молодежной среде 
исполнителей и т. п.). При этом «отношения между элементами текс-
товых структур, находящихся в состоянии диалога, могут быть различ-
ными (от сотрудничества и слияния до конфронтации)»6. Основным ус-

1 Емельянова О. Н. Цитата // Культура русской речи: Энциклопедический 
словарь-справочник / Под ред. Л.  Ю.  Иванова, А.  П.  Сковородникова, 
Е. Н. Ширяева и др. М., 2003. С. 749—750.

2 Цит. по: Качаев Д. А. Социокультурный и интертекстуальный компонен-
ты в газетных заголовках (на материале российской прессы 2000—2006 гг.): 
Автореф. дис. … канд. филол. наук. Ростов н/Д, 2007. С. 12—13.

3 Фатеева  Н.  А. Интертекстуальность // Культура русской речи: Энци
клопедический словарь-справочник. С. 222.

4 Сковородников А. П. Аллюзия // Там же. С. 32.
5 Дронова Е. М. Интертекстуальность и аллюзия. Проблема соотношения. 

С. 92—96.
6 Ветошкина  Г.  А. Гамлетовский код в интертекстуальном пространстве 

романов У. Фолкнера «Шум и ярость» и «Авессалом, Авессалом!» (к проблеме 
«поэтического романа»): Автореф. дис. … канд. филол. наук. Воронеж, 2007. 
С. 10.



Н. Д. Матарыкина350

ловием адекватного применения и восприятия («расшифровки») при-
емов интертекстуальности является в данном случае владение кодом 
как субкультуры, так и основной культуры. Более того, как утвержда-
ет Е. Нойланд, молодежный сленг  — это зеркало времени, в котором 
многогранно отражаются общественные отношения1. Поэтому долгое 
время бытовавшее представление о молодежном сленге как явлении, 
свидетельствующем о низкой культуре речи молодых людей, призна-
ется сегодня многими исследователями ошибочным2. В связи с этим 
возникает вопрос о функциях молодежного сленга как феномена суб-
культуры по отношении к основной культуре.

Известно, что главная функция молодежного сленга   — иденти-
фикация с группой ровесников/единомышленников и социальное от-
граничение от лиц, не являющихся членами группы3. При этом, по 
словам Е. Нойланд, значение молодежного языка как средства внут-
ригруппового общения признается доминирующим. Намеренное и 
даже оппозиционное отграничение от мира взрослых играет для сов-
ременной молодежи намного меньшую роль, чем общение друг с дру-
гом, непринужденность и языковая игра4. Созвучно этому мнению и 
утверждение Г. И. Краморенко о том, что молодежный язык  — это 
результат процесса социализации. Поиск каждым индивидуумом сво-
ей идентичности, то есть своего «я», своего места во взрослой жиз-
ни, своего положения на «социальной лестнице» составляет смысл 
и содержание процесса социализации каждого молодого человека. 
Социализация включает социальную и одновременно языковую про-
филировку каждого индивидуума5. Исходя из названных доминиру-
ющих функций молодежного сленга, можно предположить, что и ин-
тертекстуальность здесь будет служить, с одной стороны, самоиденти-
фикации в молодежной группе и, с другой — самовыражению с помо-
щью языковой игры, что в целом соответствует апеллятивной и экс-
прессивной функциям интертекста. 

1 Neuland E. Entwicklungen und Perspektiven der Jugendsprachforschung. Zur 
Einführung // Jugendsprachen — Spiegel der Zeit. Internationale Fachkonferenz 
2001 an der Bergischen Universität Wuppertal / Hrsg. von E. Neuland. Frankfurt 
a. M.; Berlin u. a., 2003. S. 11. 

2 Ср.: Neuland E. Jugendsprache in der Diskussion: Meinungen, Ergebnisse, 
Folgerungen // Die deutsche Sprache zur Jahrtausendwende. Sprachkultur oder 
Sprachverfall? / Hrsg. von K. Eichhoff-Cyrus, R. Hoberg. Mannheim; Wiesbaden, 
2000. S. 107—123.

3 Ibid.
4 Neuland E., Martin S., Watzlawik S. Sprachgebrauch und Spracheinstellungen 

Jugendlicher in Deutschland: Forschungskonzept — Datengrundlage — Auswer
tungsperspektiven // Jugendsprachen — Spiegel der Zeit. Internationale Fachkon
ferenz 2001 an der Bergischen Universität Wuppertal. S. 56. 

5 Kramorenko G. I. Zum Problem der Heterogenität der Jugendsprache und ih-
rer lexikalisch-semantischen Charakteristik // Das Wort. Germanistisches Jahrbuch 
1995. S. 47.



Интертекстуальность в немецком молодежном сленге 351

«Апеллятивная функция интертекста проявляется в том, что отсыл-
ки к каким-либо текстам в составе данного текста могут быть ориенти-
рованы на совершенно конкретного адресата — того, кто в состоянии 
интертекстуальную ссылку опознать, а в идеале и оценить выбор кон-
кретной ссылки и адекватно понять стоящую за ней интенцию»1, мож-
но было бы добавить — на того, кто является «своим» в той или иной 
социальной группе, кто признает себя ее членом. Самоидентификация 
в молодежной группе подразумевает принятие и разделение ее норм, 
ценностей, мировосприятия, манер, стиля жизни, а также внешних 
атрибутов принадлежности к ней (прическа, одежда, украшения, 
жаргон и т. п.)2. 

Поскольку роль музыки в молодежной субкультуре особенно вели-
ка, знание текстов песен популярных исполнителей является факто-
ром причастности к данной субкультурной группировке. Так, можно 
привести примеры из словаря Г. Эманна «Affengeil»3:

Der Charly ist so’n richtiger Asphaltcowboy geworden (Asphaltcowboy: Sreuner, 
Herumtreiber, „Straßenputzer“ (im übertragenen Sinne)). Понять значе-
ние данной номинации можно, зная первоначальный контекст ее упо-
требления в песне У. Линденберга, популярной в конце 70-х годов: 
«… wieder raus in den rauhen Wind, wo die Asphaltcowboys zuhause sind».

Другими источниками интертекстуальных заимствований, реле-
вантными среди молодежи, являются, по данным материалов слова-
ря, кино и молодежные романы и комиксы. Несколько примеров: 

Der Stotter-Max ist echt ein beinharter Kumpel: номинация beinhart вошла 
в молодежное словоупотребление, в том числе и на севере Германии, 
благодаря фильму «Werner Beinhart» (1990 г.) и песне из этого фильма 
«Beinhart wie’n Rocker, beinhart wie’n Schocker».

Ich muss mir dringend ein paar Kohlen ergeiern («sich etwas beschaffen; bet-
teln»); Tiffige (hervorragende) Klamotten hat der Typ an. Первоисточниками 
неологизмов ergeiern и tiffig являются романы Christiane F. «Wir Kinder 
vom Bahnhof Zoo» (1979) и U. Plenzdorf «Die neuen Leiden des jungen W» 
(1973). 

Bring uns doch noch ’ne Lage Bölkstoff. Появившись впервые в комиксах 
«Werner» (1981), слово «Bölkstoff» (вместо «Bier») становится настолько 
популярным, что несколько лет спустя (в 1988 г.) производители пива 
выпускают одноименную торговую марку этого напитка.

В приведенных примерах отдельные элементы заимствуются из тек-
ста-источника и являются отсылкой к нему, что позволяет рассматри-
вать их как случай употребления аллюзии4. Вместе с тем, если исхо-
дить из трактовки цитаты в широком смысле слова как любого элемен-

1 Интертекстуальность // Кругосвет: Энциклопедия / www.krugosvet.ru 
2 Левикова С. И. Молодежная субкультура: Учеб. пос. М., 2004. С. 32.
3 Ehmann H. Ein Lexikon der Jugendsprache. München, 1992. 
4 Ср.: Дронова Е. М. Интертекстуальность и аллюзия. Проблема соотноше-

ния. С. 92—96.



Н. Д. Матарыкина352

та чужого текста, включенного в авторский текст1, то можно сказать, 
что лексемы цитируются, но в совершенно другом синтаксическом 
окружении и другом контексте2. В большинстве своем, это «видоиз-
мененные цитаты» с «полным разрушением ритмико-синтаксической 
конструкции», где узнавание цитаты происходит только по отдельным 
фрагментам из первоисточника благодаря комбинаторной и референ-
циальной «памяти слов»3. 

Молодежные кумиры быстро сменяют друг друга, поэтому и дан-
ный слой интертекстуальных заимствований носит модный характер. 
В диахронической перспективе судьба подобных номинаций, как и 
всех модных слов, различна. Выступая первоначально в качестве ци-
тат, они либо исчезают из молодежного словоупотребления с появле-
нием новых приоритетов, либо обнаруживают тенденцию к лексика-
лизации и в ряде случаев повышают свой статус, переходя в общераз-
говорную лексику. Вероятно, поэтому вышеназванные слова, нашед-
шие отражение в словаре Г. Эманна 1992 г. издания, не вошли в сло-
варь того же автора «Endgeil», вышедшего в свет в 2005 г.4 Думается, 
что интертекстуальность присутствует до тех пор, пока не забыт пер-
воисточник и пока обращение к нему происходит намеренно. 

«Экспрессивная функция интертекста проявляется в той мере, в ка-
кой автор текста посредством интертекстуальных ссылок сообщает 
о своих культурно-семиотических ориентирах, а в ряде случаев и о 
прагматических установках: тексты и авторы, на которых осуществля-
ются ссылки, могут быть престижными, модными, одиозными и т. д. 
Подбор цитат, характер аллюзий — все это в значительной мере яв-
ляется (иногда невольно) немаловажным элементом самовыражения 
автора»5. Следовательно, самовыражение с помощью языковой игры 
может также осуществляться на основе интертекстуальности, реали-
зуясь посредством трансформации названий различных торговых ма-
рок, рекламных слоганов, высказываний известных личностей и т. п. 
и употреблении их в новом контексте, за счет чего достигается коми-
ческий эффект. 

Так, на основе парономазии модификации подвергаются послови-
цы и афоризмы6: 

1 Ср.: Чернец Л. В., цит. по: Качаев Д. А. Социокультурный и интертексту-
альный компоненты в газетных заголовках (на материале российской прессы 
2000—2006 гг.). С. 12—13.

2 Androusopoulos J. Intertextualität in jugendkulturellen Textsorten // Textbe
ziehungen. Linguistische und literaturwissenschaftliche Beiträge zur Intertextualität 
/ Hrsg. von J. Klein und U. Fix. Tübingen, 1997. S. 339—372.

3 Качаев Д. А. Указ. соч. С. 19.
4 Ehmann H. Endgeil. Das voll korrekte Lexikon der Jugendsprache. München, 

2005. 
5 Интертекстуальность // Кругосвет: Энциклопедия / www.krugosvet.ru
6 Примеры здесь и далее из: Erfurth H. Freche Sprüche für Kids: mit den 

neuesten Weichei-Hits. Niederhausen / Ts., 2001. 



Интертекстуальность в немецком молодежном сленге 353

Zeit isst Geld.
Design oder Nichtsein, das ist hier die Frage.
Wer andern eine Grube gräbt, ist selbst ein Schwein.
Sage mir, was du brauchst, und ich sage dir, wie du ohne es auskom-

men kannst.
Это также «видоизмененные цитаты», которые являются «легкоуз-

наваемыми», изменяется одно или два слова, а цитата узнается за счет 
сохранившихся слов и ритмико-синтаксической конструкции1.

В ряде случаев пословицы и афоризмы могут также получать не-
ожиданное продолжение или комментарий: 

Ich denke, also bin ich dagegen.
Ich denke, also bin ich hier falsch.
Liebe macht ja vielleicht blind, aber die Ehe öffnet einem wieder die Augen.
Alle Menschen sind gleich — mir jedenfalls.

Создаются мнимые афоризмы, при этом комический эффект до-
стигается за счет не соответствующего действительности приписыва-
ния авторства какому-либо известному человеку или источнику: Die 
Wörter «immer» und «nie» sollte man immer vermeiden und nie verwenden (Duden, 
Stilwörterbuch).

Думается, что следующие примеры иллюстрируют сложность про-
ведения границы между цитатой и аллюзией, поскольку, с одной сто-
роны, они имеют форму цитат, о чем свидетельствует, в частности, 
пусть и мнимое, указание на автора. С другой стороны, подобные вы-
сказывания содержат намек на какой-либо известный исторический, 
культурный или бытовой факт2, т.  е. содержат также социокультур-
ный компонент3. 

Wird schon schief gehen! — Stadtbaumeister von Pisa. 
Möchte noch jemand Eis? —  Captain Edward J. Smith, Titanic.
Drei Dinge haben Italien berühmt gemacht: Alfa, Romeo und Julia. — nach 

Emil Schuhmacher.
Следует отметить, что приемы интертекстуальности сопровожда-

ются использованием средств выражения юмора и сатиры (языковой 
игры). 

Таким образом, интертекстуальность в немецком молодежном 
сленге служит реализации основных взаимозависимых функций это-
го субъязыка: быть средством идентификации с группой сверстни-
ков, объединенной общими интересами и ценностями, и выступать 
средством социализации, самовыражения, поиска своей индивиду-
альности. Цитаты и аллюзии не только свидетельствуют о наличии 
определенного «багажа» знаний, в том числе и реалий субкультуры, 

1 Качаев Д. А. Указ. соч. С. 19.
2 Ср.: Сковородников  А.  П. Аллюзия // Культура русской речи: Энци

клопедический словарь-справочник. С. 31.
3 Качаев Д. А. Указ. соч. С. 15—16.



Н. Д. Матарыкина354

но и удовлетворяют потребность в языковой игре, способствуют до-
стижению с помощью различных трансформаций экспрессивности 
выражения. 

Zusammenfassung

Intertextualität  in der deutschen Jugendsprache
Der vorliegende Beitrag wendet sich den Problemen der Intertextualität 

in der deutschen Jugendsprache zu. Es werden ihre Funktionen, 
Quellen und Erscheinungsweisen thematisiert. Als primäre Funktionen 
der Intertextualität in der Jugendsprache werden (abgesehen von der 
kommunikativen) Gruppenidentifikation und Sprachprofilierung be-
trachtet, die mit der Appell- und Expressivitätsfunktion des Intertextes 
im Großen und Ganzen übereinstimmen; als Quellen treten sowohl 
Erscheinungen der Leitkultur als auch solche der Massen- bzw. Subkultur 
auf. Erscheinungsweisen sind v. a. das Zitat und das modifizierte Zitat, die 
vom Wortspiel oft begleitet werden.



М. В. ЗИМИНА, М. В. ОПОЛОВНИКОВА
(Ивановский государственный университет)

СПЕЦИФИКА УПОТРЕБЛЕНИЯ ЧАСТИЦ 
В КОМПЬЮТЕРНО-ОПОСРЕДОВАННОЙ 

КОММУНИКАЦИИ (НА МАТЕРИАЛЕ ТЕКСТОВ 
НЕМЕЦКОЯЗЫЧНЫХ ФОРУМОВ)

В настоящее время происходит стремительное развитие инфор-
мационных технологий. Компьютер становится для многих людей 
рабочим инструментом и проводником в виртуальную реальность. 
Интернет используется не только как источник информации, но и как 
средство общения. Уже около 17 % мирового населения использует 
Интернет для обмена информацией1. Этот факт дает современным 
лингвистам право говорить о том, что, наряду с традиционными устной 
и документной типами коммуникации, развивается новый вид комму-
никации, а именно «электронная коммуникация, основанная на кос-
мической радиосвязи, микроэлектронной и компьютерной технике, 
оптических устройствах записи»2. Под электронной коммуникацией 
(компьютерно-опосредованной коммуникацией, сomputervermittelte 
Kommunikation, Computer-mediated-communication) понимают «eine 
soziale Beziehung, in welcher Menschen Rechner, insbesondere wenn die-
se als elektronische Medien durch Internet oder Intranet vernetzt sind, 
zur Kommunikation, d.h. zum Aufbau einer Datenverbindung und zum 
Austausch von Nachrichten und/oder weiteren Mitteilungen benutzen»3. 

В процессе компьютерного общения рождается многожанровая 
функциональная разновидность публичной монологической и диа-
логической речи, получившая в лингвистике название компьютер-
ного дискурса. Последний как вид общения объективно выделяется 
на основании ряда конститутивных признаков, определяющих спе-
цифичность данного вида общения и отличающих его от других ком-
муникативных сред: электронный сигнал как канал общения, дистан-

1 http://www.internetworldstats.com
2 Соколов А. В. Общая теория социальной коммуникации: Учеб. пос. СПб., 

2002. С. 101—102.
3  http://de.wikipedia.org/wiki/Computervermittelte_Kommunikation



М. В. Зимина, М. В. Ополовникова356

тность, опосредованность, креолизованность, гипертекстуальность, 
мультимедийность1 и т. д.

Безусловно, Интернет рождает новые формы коммуникации; сме-
на материального носителя письменного текста и каналов передачи 
информации неизбежно оказывает влияние на свойство самого текста, 
интегрирующего признаки как письменной, так и устной форм дис-
курса. Это позволяет одним ученым говорить о компьютерной ком-
муникации как о реванше письменности, о возвращении к типограф-
скому мышлению и о восстановлении конструируемого рационально-
го дискурса. Другие, подчеркивая неформальность, спонтанность и 
анонимность, рассматривают электронную коммуникацию как новую 
форму устной речи, выраженную электронным текстом2. 

Наиболее распространенной является точка зрения, согласно ко-
торой электронная коммуникация представляет собой «диалекти-
ческое единство письменной и устной коммуникации  — письмен-
ной, поскольку формально они (единицы коммуникации) зафиксиро-
ваны алфавитно-цифровыми знаками и воспринимаются визуально; 
и устной, так как запечатлевают непосредственную коммуникацию, 
включая параграфемические заменители языка жестов, мимики и 
интонации»3. 

По ряду характеристик язык электронной коммуникации сбли-
жается с разговорной речью. «Понятие „разговорная речь“ исполь-
зуется для характеристики речи при непосредственном неофици-
альном общении, в которой с наибольшей отчетливостью прояв-
ляется коммуникативная функция языка. Особенности такого об-
щения заключаются не только в обязательном непосредственном 
участии в нем собеседника, но и в тематической разносторонности и 
ситуативности»4.

Разговорная речь обладает рядом характерных признаков, кото-
рые влияют на структуру высказываний и общения в целом. Среди 
основных признаков, характеризующих разговорную речь, выделяют 
спонтанность, эмоциональность, неофициальность, непосредствен-
ность. «Раскованность, непринужденность, своего рода „безгалстуч-
ность“ обиходной речи накладывает свой отпечаток на оформление 

1 См.: Галичкина Е. Н. Специфика компьютерного дискурса на английском и 
русском языках (на материале жанра компьютерных конференций): Автореф. 
дис. … канд. филол. наук. Волгоград, 2001; Кутузов А. Б. Коммуникативные 
особенности дискурса компьютерных сетевых форумов // http://tc.utmn.ru/
files/kutuzov_discourse.pdf

2 Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и культура. 
М., 2000.

3 Кутузов А. Б. Коммуникативные особенности дискурса компьютерных се-
тевых форумов // http://tc.utmn.ru/files/kutuzov_discourse.pdf

4 Ливнева Л. Средства имитации разговорной речи в художественном про-
изведении // URL: http:// www.stihi.ru



Специфика употребления частиц... 357

высказываний и, не в последнюю очередь, на выбор слов и синтакси-
ческих построений»1.

Для языка компьютерно-опосредованной коммуникации харак-
терно использование разговорных элементов как средств имитации 
разговорной речи, за счет чего письменная по своей форме речь при-
обретает разговорный характер. Об этом свидетельствуют обилие 
дискурсивных слов, характерных для устной разговорной речи, 
собственные способы передачи интонации и эмоций. 

Компьютерный дискурс продуцирует собственные жанры, которые 
можно классифицировать по разным признакам: по масштабности, 
по времени, по форме, по каналу передачи, по способу контакта. По 
признаку «время» в виртуальном пространстве можно выделить син-
хронное и асинхронное общение: «Es gibt zwei Möglichkeiten, der com-
putergestützten schriftlichen Kommunikation: der synchrone Austausch, 
bei dem die Kommunikationspartner gleichzeitig am Computer sitzen und 
miteinander kommunizieren, eine Art schriftliches Telephonieren also, 
und asynchrone oder zeitlich versetzte Austausch»2.

Для синхронного общения существуют различные чаты (chat rooms), 
сетевые игры (MUD), быстрые сообщения (IM, Instant Messaging), ви-
деоконференции (video conferencing), голосовые конференции (voice 
conferencing); для асинхронного  — блоги (blogs), электронная поч-
та (e-mail), Интернет-форумы (Internet forum или message board) или 
электронная доска (BB, bulletin board), группы новостей (newsgroups), 
списки рассылки (mailing-lists). Оба вида электронной коммуникации 
предполагают участие в ней двух или более партнеров. 

Одним из жанров асинхронной коммуникации является форум, 
который дает возможность всем желающим высказывать свое мнение 
по самым разнообразным вопросам. Форум — это инструмент для об-
щения на сайте, используя который коммуниканты, как и при любой 
целесообразной социальной коммуникации, преследуют три основ-
ные цели: познавательную  — распространение (коммуникант) или 
приобретение (реципиент) новых знаний или умений; побудитель-
ную — стимулирование других людей к каким-либо действиям или 
получение нужных стимулов; экспрессивную  — выражение или об-
ретение определенных переживаний, эмоций3. Сообщения в форуме 
в чем-то схожи с почтовыми: каждое из них имеет автора, тему и соб
ственно содержание. Принципиальное свойство форума заключается 
в том, что сообщения в нем объединены в ‘треды’ (от англ. thread), 
представляющие собой последовательность, состоящую из исходного 

1 Девкин  В.  Д. Описание разговорной речи: проблемы и перспективы. 
Абакан, 2006. С. 18.

2 Tschirner E. Kommunikation und Spracherwerb per Computernetz. Blick auf 
einige Forschungsergebnisse // Fremdsprache Deutsch. Zeitschrift für die Praxis 
des Deutschunterrichts. № 2. 1999. S. 54—58. 

3 Соколов А. В. Общая теория социальной коммуникации: Учеб. пос. СПб., 
2002. 



М. В. Зимина, М. В. Ополовникова358

сообщения, ответа на него и ответов на ответы. В итоге форум пред-
ставляет собой древовидную структуру, состоящую из тредов, и носит 
иллокутивный характер. 

В языке форума можно наблюдать многие признаки разговорной 
речи, которые находят отражение как в лексике, так и на синтакси-
ческом уровне. Одним из основных лексических средств выражения 
эмоциональности, неофициальности, спонтанности являются части-
цы — слова с ярко выраженным прагматическим характером.

Немецкий и русский языки богаты частицами — словами, играю-
щими большую роль в процессе коммуникации. В современной лин-
гвистике принята классификация частиц на грамматические, логиче
ские и модальные. Особый интерес и особые сложности представля-
ют собой логические и модальные частицы, поскольку их семантика 
трудно поддается экспликации и проявляется лишь в процессе их 
функционирования, то есть употребления в речи. Основными общи-
ми признаками частиц выступают следующие:

—	  это неизменяемые слова;
—	  они безударны;
—	  не могут функционировать в предложении самостоятельно;
—	  не могут служить ответом на вопрос1.
Несмотря на наличие общих признаков, функционирование ло-

гических частиц значительно отличается от функционирования мо-
дальных, что связано с характерными особенностями этих языковых 
единиц.

Логические частицы обладают следующими признаками:
1)	 относятся к отдельному слову или словосочетанию (ядерному 
элементу);
2)	 соотносят смежные понятия, то есть ядерный элемент и кор-
релят;
3)	 маркируют рему высказывания2.
Группа логических частиц немецкого языка насчитывает 43 слова3, 

которые делятся на ограничительные, добавительные, противопоста-
вительные и т. д. 

Модальные частицы, как и модальные слова, относятся не к отдель
ному слову, а ко всему предложению и придают ему различные оттен-
ки субъективной модальности. 

1 См., напр.: Weydt  H. Abtönungspartikel. Die deutschen Modalwörter und 
ihre französischen Entsprechungen. Berlin, 1969; Thurmair  M. Modalpartikeln 
und ihre Kombinationen. Tübingen, 1989; Helbig G. Lexikon deutscher Partikeln. 
Leipzig; Berlin; München; Wien; Zürich; N. Y., 1994.

2 См., напр.: Кривоносов  А.  Т. Система неизменяемых классов слов (на 
материале немецкого языка). Саратов, 1974; Helbig  G., Buscha  J. Deutsche 
Grammatik. Ein Handbuch für den Ausländerunterricht. Leipzig, 1972.

3 Торопова Н. А. Логические частицы и смежные классы слов в немецком 
языке. Иваново, 1986.



Специфика употребления частиц... 359

Модальные частицы имеют свои особые признаки, которые харак-
теризуют их как особую группу внутри класса частиц. Специфические 
признаки можно выделить на разных уровнях: синтаксическом, про-
содическом, семантическом, коммуникативном:

1) модальные частицы не могут в одиночку занимать первое место 
в предложении;

2) к модальным частицам нельзя поставить отрицание;
3) модальные частицы выражают позицию говорящего по отноше-

нию к содержанию высказывания;
4) функции модальных частиц относятся, прежде всего, к коммуни-

кативному уровню семантики высказывания1.
Класс модальных частиц является в современном немецком языке 

относительно открытым, немецкие ученые причисляют к классу мо-
дальных частиц также модальные слова.

Проблема частиц неоднократно привлекала к себе внимание уче-
ных, начиная со второй половины прошлого века. Получив статус 
«слов-паразитов» и «слов-заплат», частицы, тем не менее, оказались в 
центре пристального внимания лингвистов. В 70-х годах XX века это 
было связано с развитием прагматических теорий, давших почву для 
адекватного представления особенностей значения этого класса слов. 
Исследования, однако, проводились лишь на материале художествен-
ной литературы и прессы.

На современном этапе развития науки о языке к частицам, иссле-
дование которых, впрочем, никогда не теряло актуальности, вновь 
проявляется значительный интерес. Представляется важным просле-
дить, сохраняют ли частицы особенности функционирования, выяв-
ленные на материале художественной литературы, также в других ви-
дах коммуникации.

Поскольку компьютерно-опосредованная коммуникация пред-
ставляет собой устно-письменный тип общения, то, видимо, функцио
нирование в ней частиц, как логических, так и модальных, должно 
иметь определенную специфику. Другим фактором, влияющим на 
особенности значения и употребления частиц в электронной комму-
никации, является жанр компьютерного дискурса. Представляется 
интересным выявить характерные черты использования частиц в не-
мецкоязычных форумах. 

При анализе материала форумов, посвященных книгам, компь
ютерным сайтам и экологии2 (общий объем проанализированно-
го текста  — 15  000 слов), было обнаружено 598 употреблений час-

1 См., напр., Кривоносов А. Т. О семантической природе модальных час-
тиц // Филологические науки. 1982. № 5. С. 50—58; Пророкова В. М. Слова-
«приправы», слова-«заплаты» (Модальные частицы в немецком языке). М., 
1991; Aspekte der Modalpartikeln. Studien zur deutschen Abtönung. Tübingen, 
1977; May C. Die deutschen Modalpartikeln. Frankfurt a. M., 2000.

2 http://www.spin.de



М. В. Зимина, М. В. Ополовникова360

тиц, из них 281 логическая частица1 и 317 модальных частиц и слов. 
Необходимо сразу отметить, что такое количество частиц является до-
статочно большим: в среднем, на каждые 25 слов — одна частица (ло-
гическая или модальная).

Наиболее частотными среди логических частиц оказались: добави-
тельные (auch, noch), ограничительные (nur), реже встречаются тем-
поральные (schon, noch), усилительные, противопоставительно-при-
соединительные и повторительные. Всего было обнаружено на мате-
риале текстов форумов 20 различных логических частиц.

Как уже отмечалось ранее, основными функциями логических частиц 
является соотнесение смежных понятий (ядерного элемента и корреля-
та) и маркирование ремы высказывания. Нужно отметить, что посколь-
ку текст форума представляет собой, по сути, полилог, то особенности 
функционирования логических частиц в форуме сходны со спецификой 
функционирования частиц в диалогических единствах в художествен-
ной литературе. На материале художественной литературы было уста-
новлено, что логические частицы в диалогических единствах чаще соот-
носят эксплицитно выраженные смежные понятия. Это можно просле-
дить и в тексте форума на примере самой частотной частицы auch.

1) So kann man sich bei jeden seiner Bücher denken, dass meistens der 
enge Vertraute der Hauptpersonen auch der Täter ist.
В данном случае логическая частица auch относится к ядерному 

элементу der Täter и соотносит ее с эксплицитным коррелятом der 
enge Vertraute. При этом ядерный элемент выступает в качестве ремы 
всего высказывания.

2) Und diese Tatsache wird auf Dauer zu einer Klimaveränderung füh-
ren und führt sie auch jetzt schon.

Данный пример интересен тем, что частица auch маркирует в ка-
честве ремы наречие jetzt, соотнося его с грамматической формой, вы-
ражающей будущее время.

Имеют место случаи, когда в одном сверхфразовом единстве встре-
чаются две или более одинаковые частицы. В отношении логических 
частиц такое употребление оправданно, поскольку частицы относят-
ся к разным ядерным элементам, маркируют их в качестве наиболее 
значимой в информативном плане коммуникативной части высказы-
вания.

3) Und wenn der Bauer seine Produkte selber auf den Markt bringt?
Das machen viele Bauern. Nur damit können sie natürlich nur ei-

nen kleinen Teil vermarkten. Das ist dann ein kleines, aber notwendiges 
Zubrot. 

1 При анализе не учитывались отрицательные частицы nicht, kein, пос-
кольку они занимают особое положение в классе логических частиц, и иссле-
дование их функционирования требует отдельного глубокого изучения.



Специфика употребления частиц... 361

Частица nur относится к разным ядерным элементам — damit, einen 
kleinen Teil — и соотносит их с разными коррелятами. В данном случае 
происходит пересечение двух сверхфразовых единств, в чем наглядно 
проявляется текстообразующая функция логических частиц.

Нередко в форуме встречаются высказывания, которые изобилу-
ют частицами. При этом разные частицы могут относиться к разным 
ядерным элементам либо могут маркировать один ядерный элемент.

4) Wenn der Mensch meint, er müsste weiterhin ungebremst CO2 in 
die Luft stossen, wenn der Mensch meint, der Klimawandel sei in seinem 
heutigen Ausmasse noch natürlich, wenn der Mensch heute noch glaubt, 
auch ohne Massnahmen werde die Pole schmelzen, und wenn der Mensch 
meint, er komme auch noch mit weniger Trinkwasser bei noch höherer 
Population klar, dann wird er auch weiterhin verschwenderisch sein. Auch 
ohne Einfluss des Klimawandels.

Такое количество частиц в форуме делает речь более эмоциональ-
ной и непосредственной, придает ей динамику, что редко встречается 
в художественной литературе. 

Особый колорит языку форума придают разговорные новообразо-
вания на базе логических частиц:

5) Alles muss gratis sein. Nichts darf etwas kosten, dafür nehme ich 
Werbung noch und nöcher im Kauf.

Таким образом, с точки зрения соотнесения смежных понятий фун-
кционирование логических частиц в форуме сходно с их употребле-
нием в художественной литературе, особенно в диалогических единс-
твах. Не свойственной для художественной литературы является высо-
кая частотность логических частиц в текстах форума, особенно в рам-
ках одного сверхфразового единства, что усиливает эмоциональность 
высказывания и является типичным для устной разговорной речи. 
Характерное для устной речи словотворчество находит отражение в 
текстах форума в виде индивидуально-авторских окказионализмов на 
базе логических частиц. Такое необычное для художественной литера-
туры употребление логических частиц сближает их с модальными час-
тицами, призванными отражать субъективную позицию говорящего.

Среди модальных частиц лидирующее место занимают частицы 
mal (16 %), ja (10 %), doch (10 %), einfach (10 %). Оставшиеся 54 % при-
ходятся на 35 других модальных частиц и слов (auch, wohl, wirklich 
и др.). Многие частицы обнаружили единичное употребление (bloss, 
etwa, nur и др.).

По сравнению с художественной литературой, в форумах доми-
нирующее место занимают частицы, всегда считавшиеся менее час-
тотными. И наоборот, частицы, частотные в художественной литера-
туре, в текстах форума встречаются нечасто. Так, например, частица 
denn, считающаяся одной из самых употребительных модальных час-
тиц, в проанализированных текстах форума встретилась лишь четыре 



М. В. Зимина, М. В. Ополовникова362

раза. С другой  стороны, были обнаружены такие частицы, как halt, 
eben, которые достаточно редки в художественной литературе.

Кроме того, необходимо упомянуть о том факте, что класс модаль-
ных частиц является относительно открытым, то есть со временем в 
его составе могут появляться новые частицы. Как правило, это проис-
ходит при расширении значения слова и появлении дополнительно-
го значения. В текстах форума это также нашло отражение на приме-
ре слова echt. 

В существующих словарях echt не отмечается как частица, однако 
в лексикографических работах последнего времени встречаются при-
меры с echt, которые характеризуют это слово как модальную частицу. 
В исследуемом форуме слово echt в функции модальной частицы было 
обнаружено 10 раз. В данных примерах echt утратило значение прила-
гательного, приобретя новые функции: эмоционально-экспрессивное 
выражение позиции говорящего по отношению к сказанному. 

6) Andererseits das Thema Resourcen der Erde hatte ich absichtlich 
ausgeklammert. Hier stehen wir in Zukunft echt vor einem Problem. 

Переход одного из значений прилагательного echt в новый раз-
ряд — модальных частиц — проявляется в том, что значение данного 
слова трудно определить, что особенно ярко видно при попытке пе-
ревести его на другой язык. Предлагаемые словарями варианты пере-
вода — настоящий, подлинный, чистый, прочный — в данном случае 
неприемлемы. 

Другой особенностью языка форума является то, что некоторые 
участники коммуникации оказывают предпочтение отдельным мо-
дальным частицам, употребление которых представляется зачастую 
неоправданным, избыточным. В таких случаях можно говорить о том, 
что модальные частицы выступают в качестве слов-паразитов. Это 
отражает такие характерные для устной речи качества, как спонтан-
ность, непосредственность, эмоциональность.

7) Ich persönlich halte nichts von Baukastenformat
	    kommste halt schnell an deine grenzen
	    html is nicht schwer, an sich kinderleicht
	    man muss sich halt nur ‘n bissel mit auseinander setzen
	    wie bei anderen sachen halt auch.

8) Es geht einfach bei vielen um den Spaß am lesen. Bei Sachbüchern 
geht es in der Tat um das Speichern von Informationen. Hier haben Sie 
sich einfach als sicherstes Medium erwiesen. Kein anderes Medium ist so 
praktisch. Man braucht Bücher. Warum sollte man keine Bücher brauchen? 
Ich sehe einfach kein schlagendes Argument. 

Характерным для языка форума, как и для художественной лите-
ратуры (особенно для диалогов), является употребление комплекса 
модальных частиц, либо нескольких частиц в рамках одного высказы-
вания. Обратимся к примерам.



Специфика употребления частиц... 363

9) Also ich muss sagen die anderen Bücher kenn ich nicht aber dieses 
lese ich gerade und das ist nun ja wirklich gut. 

В данном случае сочетание трех модальных частиц функционирует 
как комплекс и несет определенную коммуникативную нагрузку.

В следующем примере модальные частицы функционируют в рамках 
одного высказывания, но имеют разные коммуникативные функции:

10) Die Anfrage ging lediglich um kostenlose Websites! Und dazu hab 
ich meine Meinung geäussert. Und zwar dargestellt, dass jeder alles gratis 
haben will, während ansonsten doch der € locker sitzt, ist das denn so ab-
wegig, dieses anzumerken.

Частотны случаи, когда в рамках одного высказывания функцио-
нируют три и более разных частиц, что отражает особое эмоциональ-
ное состояние говорящего:

11) Leider musste ich nun schon ziemlich oft feststellen, dass es viel zu 
viel Bücher gibt, die einfach zuviel versprechen und bei denen man sich 
das Geld wirklich sparen hätte können. Deswegen habe ich schonmal eine 
kleine Liste mit Büchern erstellt, um die man einen grossen Bogen schla-
gen sollte.

Такие особенности функционирования модальных частиц в текс-
тах форума, как частотное употребление, использование комплексов 
модальных частиц и нескольких частиц в рамках одного высказыва-
ния, неоднократное неоправданное употребление одной частицы, а 
также использование слов других классов в функции модальной час-
тицы, характерны в большей мере для устной речи с ее спонтаннос-
тью, эмоциональностью, непосредственностью, чем для художествен-
ной литературы.

Таким образом, функционирование частиц, как логических, так и 
модальных, в текстах форума проявляет черты, свойственные, с од-
ной стороны, художественной литературе, с другой — устной речи, 
что отражает основополагающий признак электронной коммуника-
ции, а именно, его устно-письменную форму.

Zusammenfassung

Partikelgebrauch in der computervermittelten 
Kommunikation

Computervermittelte Kommunikation hat ihre Spezifik, die durch das 
Zusammenwirken von Eigenschaften der schriftlichen und der gesproche-
nen Sprache bedingt wird. Der Gebrauch von Partikeln in den Texten des 
Internetforums spiegelt diese Spezifik wider, indem er die Forumsberichte 
spontan, emotional und natürlich wirken läßt.



И. Р. Перевышина 
(Белгородский государственный университет)

ЭКВИВАЛЕНТЫ И ФУНКЦИОНАЛЬНЫЕ 
ЭКВИВАЛЕНТЫ ПРИ ПЕРЕВОДЕ ТЕКСТОВ 

РАЗЛИЧНЫХ ТИПОВ 

Проблема, предлагаемая вниманию читателей, не так проста, как 
представляется на первый взгляд. Такие понятия, как «эквивалент-
ность», «адекватность» перевода, «функциональные эквиваленты», «фун-
кциональное тождество» «коммуникативно-функциональная теория пере-
вода», являются актуальными и по сей день. Объясняется это многими 
причинами.

Терминология переводоведения XXI века представляет собой ди-
намическую, развивающуюся  систему, и сопоставительный анализ 
терминосистем различных авторов и школ позволяет выявить как 
процессы унификации терминологии, так и сохранившиеся до насто-
ящего времени противоречивые и дискуссионные моменты. 

Не существует единства мнений относительно понятий «эквива-
лентность» и «адекватность». Одни авторы, употребляя эти термины, 
вкладывают в них одинаковые понятия, другие разграничивают эти 
понятия, понимая под эквивалентностью  точный перевод, под адек-
ватностью — хороший перевод1.

Нет единства мнений относительно того, нужна ли транслятологиче
ская типология текстов. По справедливому замечанию И. С. Алексеевой, 
«в подавляющем большинстве случаев типы текста универсальны: ме-
дицинский текст, реклама, газетно-информационная заметка выглядят 
с точки зрения типологических черт одинаково в разных языках»2.  

Существующие классификации по лингвистической типологии тек-
стов, представленные в работе К. А. Филиппова, очень различаются3.  

1 См. определения «адекватность» и «эквивалентность» в работах: Комис
саров  В.  Н. Лингвистика перевода. М., 1980. С. 152.; Reiss  K., Vermelr  H.  J. 
Grundlegung  einer Translationstheorie. Tübingen, 1981. S.124—148.

2Алексеева И. С. Введение в переводоведение. М., 2004. С. 257.
3 Филиппов К. А. Лингвистика текста. СПб., 2003.



Эквиваленты и функциональные эквиваленты... 365

Не существует какой-то одной модели перевода, их множество:
—	 теория закономерных соответствий;
—	 трансформационная модель перевода;
—	 семантическая модель;
—	 ситуативная модель;
—	 теория уровней эквивалентности;
—	 функционально-динамическая модель.
Значительное число моделей перевода, по которым устанавлива-

ются соответствия в области словообразования, грамматики, лексико-
логии, имеют непосредственное отношение к исследованию глубин-
ных структур как абстрагированных формул смысла и их репрезента-
ции в синтаксической поверхностной структуре предложения (транс-
формационная, семантическая, ситуативная модели). Они разработа-
ны языковедами, занимавшимися «порождающей грамматикой», «по-
рождающей семантикой», создавшими модель «ситуация-текст».

Существуют также модели перевода, разработанные теоретиками 
переводоведения (Теория закономерных соответствий Я. И. Рецкера; 
Теория уровней эквивалентности В. Н. Комиссарова; Теория функцио-
нально-динамической эквивалентности А. Д. Швейцера; Динамическая 
модель перевода Ю. Найды)1. 

Мы предлагаем говорить об эквивалентах (абсолютных; частичных), 
функциональных эквивалентах (абсолютных/функционально-содержатель-
ных и частичных/функционально-адекватных соответствиях) и безэквива-
лентных номинациях при переводе текстов различных типов.  

Под эквивалентами мы понимаем системно-языковые соответ
ствия, межъязыковую (интерлингвальную) синонимию номинатив-
ных единиц двух языков с равноправными и равноценными значени-
ями, не зависящими от контекста. Эквиваленты в переводоведении 
обозначаются как константные, полные, абсолютные, тотальные, сис-
темно-языковые, словарные, формальные2. 
Функциональная эквивалентность (абсолютная/функционально-содер- 

жательная эквивалентность и частичная/функционально-адекватное 
соответствие) трактуется как отход от абсолютной или частичной эк-
вивалентности. Понятие «функциональной эквивалентности» совпада-
ет с понятием «коммуникативной эквивалентности». Коммуникативно-
функциональная эквивалентность перевода понимается как характерис-
тика перевода, в котором текст на переводящем языке производит на 
иностранного получателя тот эффект, которого добивается автор тек-
ста на исходном языке. Иными словами, инвариантом в процессе пе-
ревода должна оставаться смысловая сторона исходного сообщения, 

1 Рецкер Я. И. Теория перевода и переводческая практика. М., 2004.; Комис
саров В. Н. Слово о переводе. М., 1973.; Швейцер А. Д. Перевод и лингвистика. 
М., 1973.; Найда Ю. А. К науке переводить. Принципы соответствий // Вопросы 
теории и перевода в зарубежной лингвистике. М., 1978. С. 114—137. 

2Дзенс Н. И., Перевышина И. Р., Кошкаров В. А. Теория и практика перево-
да. СПб., 2007. С. 10—11.



И. Р. Перевышина366

определяемая коммуникативной установкой и функциональными ха-
рактеристиками переводимого текста. Функционально-содержательная 
эквивалентность предполагает воспроизведение в тексте перевода всей 
информации ИЯ, но при этом меняется синтаксическая поверхност-
ная структура предложения (значение выделяется на уровне языка, 
а содержание на уровне речи, в тексте). Функционально-адекватное со-
ответствие понимается как характеристика перевода, в результате ко-
торого утрачивается какая-то определенная информация, например, 
эстетическая, несмотря на изменение синтаксической поверхностной 
структуры предложения.

Действия переводчика в случае абсолютной эквивалентности сводят-
ся к прямой подстановке (ПП), которая является жесткой детерми-
нированной переводческой процедурой, предполагающей наличие у 
переводчика автоматизированного навыка переключения языковых 
кодов по принципу «вербальный стимул» — «вербальная реакция». 
Прямая подстановка представляет собой простейший переводчес-
кий прием, основанный на замене единицы исходного языка ее не-
посредственным системно-языковым соответствием в  переводящем 
языке.

Основными характеристиками ПП являются:
1. Прямые знаковые связи замещаемой и замещающей единиц, об-

щность коммуникативной функции, взаимоэквивалентность, не за-
висящая от контекста, взаимообратимость транслирующих операций 
(А ↔ Б), регулярный характер эквивалентных соответствий.

2. Отношение полного семантического тождества единиц ИЯ и 
ПЯ:

—	 совпадение всех значений (денотативного, сигнификативного,   
прагматического);

—	 эквивалентность семного состава единиц ИЯ и ПЯ в конкрет-
ных контекстах их употребления; 

—	 функциональная тождественность, общность функций в текс-
те, сегменте текста, предложении: референтная/денотативная/
информативная; познавательная/когнитивная/гносеологическая/
исследовательская; контактоустанавливающая/фатическая; побу-
дительная/директивная/волюнтативная/прескриптивная/органи-
зующая/управленческая/конативная/декларативная/вердиктовая; 
эмотивная/экспрессивная; поэтическая/эстетическая; дейктичес-
кая/указательная; металингвистическая; маркирующая.

3. Жесткий детерминизм переводческой операции: навык пере-
ключения с одного языкового кода на другой на уровне автоматиз-
ма (непосредственная реакция на знак ИЯ; «механическая» заме-
на единицы ИЯ на словарный эквивалент ПЯ, фиксируемый все-
ми двуязычными словарями и наличествующий в индивидуальном 
«тезаурусе»/«словаре» переводчика).

4. Наличие наряду с отношениями моноэквивалентности также 
и полиэквивалентных семантических связей (наличие коэквивален-



Эквиваленты и функциональные эквиваленты... 367

тов — двух или более равнозначных, взаимозаменямых соответствий 
единице ИЯ).

К системно-языковым эквивалентам мы относим также стандарти-
зированные клише исходного языка и переводящего языка, застыв-
шие стандартные речевые фразы, устойчивые словосочетания, штам-
пы, пословицы, имеющие конкретную функционально-стилистичес-
кую характеристику. В этом случае подстановки носят названия узу-
альных. Узуальная подстановка представляет собой эквивалентность 
различных оборотов речи, типичных для определенных коммуника-
тивных ситуаций и частично не совпадающих по лексическому соста-
ву, но идентичных по смыслу. 

Узуальный перевод нередко трактуется как переводческая транс-
формация (контекстуальная замена), и в этом плане интересно заме-
чание Л. К. Латышева, отмечающего, что «узуальный перевод следует 
трактовать как подстановку, поскольку он предполагает максимально 
возможное приближение к оригиналу»1, в то время как трансформа-
ции представляют собой отход от оригинала в поисках семантико-сти-
листической адекватности.

Узуальные подстановки представляют собой случай неполной/час-
тичной/относительной эквивалентности: единицы ИЯ и ПЯ являются 
полными межъязыковыми синонимами по значению (общему смыс-
лу), но относительными по дистрибуции (по сочетаемости с другими 
лексическими единицами) и по грамматическому оформлению.
Частичные эквиваленты (partielle Äquivalente) в переводческой 

практике имеют большее распространение, чем полные, абсолютные. 
Одним из таких случаев является случай межъязыковой корреля-
ции, когда транслеме соответствуют две и более языковые единицы 
ПЯ, каждая из которых отражает лишь некоторую часть из широкого 
спектра признаков, заключенных в сигнификате языковой единицы 
ИЯ; эти относительные/частичные эквиваленты обозначают лишь от-
дельные аспекты (части, признаки, стороны) денотата, обозначаемого 
в ИЯ одной лексемой, и фактически отражают лишь суммарно весь 
объем признаков денотата транслемы, ср.: 

рука = Hand (кисть руки) + Arm (рука от кисти до плеча);
нога = Fuß (ступня) + Bein (нога от ступни до бедра);
blau = синий + голубой;
Geschwür = опухоль + нарыв + язва;
Dichter = поэт + писатель;
Nacken = шея + затылок;
Hals = шея + горло;
интеллектуальный = intellektuell (умственный, мыслительный) + intel-

lektual (рациональный);

1 Латышев Л. К. Курс перевода: Эквивалентность перевода и способы ее 
достижения. М., 1981. С. 101—103.



И. Р. Перевышина368

зарплата = Lohn (на предприятии) + Gehalt (у служащих) + Gage (у 
артистов) + Sold (у военных).

Подобные транслемы и эквиваленты находятся в своеобразных 
родо-видовых отношениях, с той лишь разницей, что в одном языке 
представлено только родовое понятие (гипероним), в то время как в 
другом языке гипероним отсутствует, но наличествуют два и более ви-
довых понятия (гипонимы). 

Для достижения функциональной эквивалентности в текст перевода 
вводятся дополнительные лексемы, наблюдаются различного рода за-
мены, перестановки и трансформации другого вида. Трансформации 
носят детерминированный характер и, как правило, осуществляют-
ся переводчиком с целью преодоления лингвоэтнического барьера. 
Причинами трансформаций могут быть: 

—	 расхождения в языковых системах ИЯ и ПЯ;
—	 расхождения в языковых нормах ИЯ и ПЯ;
—	 расхождения в речевых нормах ИЯ и ПЯ;
—	 расхождения в коммуникативно-релевантных информацион-

ных запасах носителей ИЯ и ПЯ.
Следует заметить, что введение в текст перевода дополнительных 

лексем, описательный перевод, различного рода замены часто спо-
собствуют воспроизведению всей информации оригинала. Иногда, 
напротив, какая-то часть информации ИЯ утрачивается, не воспроиз-
водится в переводе, несмотря на то, что текст перевода протяженнее 
по количеству слов текста оригинала. И, наконец, наблюдаются слу-
чаи, когда лексические единицы ПЯ содержат большее количество 
информации, чем лексические единицы ИЯ. Иногда, например, пере-
водчик сознательно заменяет нейтральную лексическую единицу ИЯ 
более образным, функционально-дифференцированным словосочета-
нием ПЯ, видимо, с той целью, чтобы восстановить потерю стилисти-
ческой информации в другом фрагменте оригинала, создать тексты 
одинаковой стилистической тональности.

В свете вышеизложенного можно выделить три разновидности пре-
образований текста перевода (ПТ):  
Абсолютные функциональные эквиваленты/функционально-содержа-

тельные эквиваленты как следствие стремления переводчика воспро-
извести всю информацию оригинала: количество сем ИЯ соответству-
ет количеству сем ПЯ.

Ко второй разновидности относятся функционально-адекватные со-
ответствия/частичная функциональная эквивалентность, т.  е. явление 
трансформаций/преобразований, мотивированных экспликацией в 
тексте перевода какой-то определенной информации, чаще всего де-
нотативной при одновременном «сглаживании», нейтрализации сти-
листических характеристик лексических единиц оригинала. В этом 
случае количество сем оригинала превышает количество сем перево-
да, что обусловлено, например, тем, что лексические единицы ИЯ, об-



Эквиваленты и функциональные эквиваленты... 369

ладающие стилистической заданностью, не имеют стилистически ок-
рашенного эквивалента в ПЯ.

Суть третьей разновидности трансформаций в том, что нейтраль-
ные лексические единицы ИЯ переводятся более образными словосо-
четаниями ПЯ. В некоторых случаях преобразование ПТ можно рас-
сматривать как прием, способный компенсировать потерю стилисти-
ческой информации ИЯ, восстановить последнюю в другом фрагмен-
те перевода, что совершенно необходимо, так как «коннотативный 
аспект содержания текста может нести информацию, нередко комму-
никативно более значимую, чем его денотативный аспект»1. В данном 
случае также имеет место частичная функциональная эквивалентность/
функционально-адекватное соответствие. Переводчик прибегает к раз-
личным мотивированным трансформациям, в результате которых 
происходит замена нейтральных лексем стилистически окрашенны-
ми лексемами или словосочетаниями. Иными словами, переводчик 
заменяет прямое денотативное значение транслемы транслемой с 
коннотативным значением. Этот прием можно было бы назвать за-
меной прямого значения транслемы ИЯ переносным, переосмыслен-
ным значением в ПЯ. 

Удельный вес эквивалентов и функциональных эквивалентов в 
текстах различен, что связано с типом текстов. В научной речи преоб-
ладают эквиваленты, из трансформаций наиболее частыми являются 
синтаксические. Функциональный стиль научной литературы выде-
ляется среди других речевых разновидностей на основе своей глав-
ной функции — функции сообщения предметно-логической инфор-
мации в предельно точной, краткой и логичной форме.

«В научно-техническом тексте есть своя эстетика… Это эстетика це-
лесообразности, четкости, продуманности формы» (А. В. Федоров)2. 

По словам П. И. Копанева3, научный перевод имеет дело с «линг-
вистической облегченностью» и «семиотической сближенностью» язы-
ков, то есть осуществляется почти со стопроцентной переводимостью 
(здесь переводятся знания об объектах, добытые наукой). При пере-
воде научного текста «задача переводчика состоит в том, чтобы наибо-
лее точно передать логико-смысловую структуру оригинала, правиль-
но воспроизвести в нем систему терминов. Выполнение этой задачи 
требует тщательного учета лексической семантики и синтаксической 
структуры переводимого текста. Что же касается различных экспрес-
сивных особенностей, то они являются малосущественными с точки 

1 Шаховский В. И. К проблеме трансляции коннотативных компонентов 
переводимой единицы содержания текста оригинала // Тетради переводчи-
ка. М., 1980. № 17. С. 25—36.

2 Федоров А. В. Основы общей теории перевода. М., 1983. С. 114.
3 Копанев П. И. Вопросы истории и теории художественного перевода. 

Минск, 1972. С. 45—47.



И. Р. Перевышина370

зрения той основной цели, которая преследуется при переводе науч-
ного текста» (Ю. В. Ванников)1.

Нам представляется целесообразным выделить несколько момен-
тов, объясняющих значительное преобладание эквивалентов в науч-
ной речи по сравнению с художественной и функциональных эквива-
лентов в художественной речи по сравнению с научной.

Эксплицитная подача информации в научной и технической лите-
ратуре (НИТЛ), тогда как в художественной речи многое находится 
как бы «за кадром», не выражено прямо, содержится имплицитно.

Преобладание в НИТЛ терминологической лексики, таблиц, чер-
тежей, аббревиатур, тогда как в художественных текстах преобладает 
лексика, отличающаяся смысловой емкостью, требующая уточнения, 
дифференциации, экспликации контекстуального значения, что ве-
дет к различным трансформациям.

Стереотипность лексического состава и стереотипность грамма-
тических конструкций в НИТЛ. Употребление опорных, ключевых 
слов, таких как «проблема», «метод», «анализ», «вопрос», «результаты» 
и др., частое повторение этих слов. В художественной же речи на-
блюдаются самые разнообразные пласты лексики и обилие синтак-
сических конструкций, останавливающих внимание читателей своей 
необычностью. 

Мы надеемся, что данная статья внесет определенный вклад в уни-
фикацию терминосистем переводоведения.

Zusammenfassung

Äquivalente und funktionale Äquivalente in  
verschiedenen Texttypen

Die Terminologie in der Übersetzungswissenschaft des 21. Jahrhunderts 
ist sehr unterschiedlich: ein und derselbe Begriff wird verschieden be-
zeichnet. Zur Zeit existieren verschiedene Übersetzungsmodelle. Die 
Untersuchung der Äquivalente und funktionalen Äquivalente in verschie-
denen Texttypen ist unentbehrlich für die Unifizierung und Typisierung 
der Termini in der Übersetzungslehre. Im vorliegenden Beitrag werden 
einige Übersetzungsmodelle verglichen und verallgemeinert, und die the-
oretische Grundlage für die Analyse der zu übersetzenden Texte wird vor-
gestellt.

1 Ванников Ю. В. Общая структура науки о переводе и теория научно-тех-
нического перевода // Теория языковой коммуникации и перевода научной 
и технической литературы. Челябинск, 1974. С. 53.



В. А. ДЯТЛОВА
(Красноярский государственный педагогический университет 

им. В. П. Астафьева)

СТРУКТУРНЫЕ ОСОБЕННОСТИ  
ДИАЛЕКТНЫХ ТЕКСТОВ  

(НА МАТЕРИАЛЕ  
НЕМЕЦКИХ ГОВОРОВ СИБИРИ)

В настоящее время в отечественной и зарубежной лингвистике 
текста выявлены следующие подходы к анализу текста: лингвистиче
ский, коммуникативный, логико-семантический, семиотический, сти-
листический, прагматический, структурный и  другие1.

Структурный (или грамматический) подход — это подход, когда 
методы «грамматики предложения» в том или ином виде переносятся 
на анализ текста. При этом подходе оказывается важной «аналогия 
с предложением и перенесение тех свойств, которые приписывались 
ранее предложению-высказыванию, на текст»2. Сторонники структур-
ного подхода признают грамматику текста «первостепенной основой 
языкового анализа текста»3. 

Известно, что текст является тематически и структурно завершен-
ным целым. Структура текста определяется его целостностью и связ-
ностью4. По определению Н. С. Валгиной, «…текст представляет со-
бой объединенную по смыслу последовательность знаковых единиц, 
основными свойствами которой являются связность и цельность»5. 
Различают следующие средства связи: 1) лексические (повтор одного 
и того же слова, однокоренных слов, описательных оборотов; упот-
ребление синонимов, антонимов, паронимов, омонимов; слов, свя-

1 Прохорова О. А. Лингвопрагматика текста. Красноярск: РИО КГПУ, 2004. 
C. 7.

2 Москальская О. И. Грамматика текста. М.: Высш. шк., 1981. C. 11.
3 Лопырева Т. В. Дифференциация понятия «текст» в лингвистике текста 

// Теория и история германских и романских языков в современной высшей 
школе России / Отв. ред. А. Л. Зеленецкий. Вып. 4. Калуга, 2002. С. 154.

4 Schendels  E.  I. Deutsche Grammatik. Morphologie. Syntax. Text. Moskau, 
1972. S. 92.

5 Валгина Н. С. Теория текста. М.: Логос, 2003. С. 12.



В. А. Дятлова372

занных родо-видовыми отношениями, и тематически, ассоциативно, 
ситуативно; слов, принадлежащих к одной лексико-семантической 
группе); 2)  морфологические (видо-временная сопряженность гла-
голов, которая отражает динамику текстового развертывания; един
ство грамматических форм лица, наклонения; использование союзов 
и союзных слов, местоимений); 3)  синтаксические (тема-рематичес-
кое развертывание текста, параллелизм предложений, парное соеди-
нение однородных членов предложения, порядок слов); 4) фонетиче
ские (интонация, ритм); 5) стилистические (антитеза, рамка).

Специфика исследуемых текстов состоит в том, что диалектный 
текст относится к устному тексту, который выступает как зафикси-
рованная на аудиопленку последовательность устных языковых еди-
ниц (сверхфразовых единиц), объединенных смысловой и граммати-
ческой связью. Текст рассматривается как совокупность компонен-
тов, каждый из которых раскрывает часть содержания целого текста, 
часть его структуры. В случае устной речи передача информации идет 
по большему числу каналов, чем в случае с письменной речью («сло-
весному, интонационному, мимико-жестикуляционному, ситуативно-
предметному»)1, что «разгружает» синтаксис устного высказывания по 
сравнению с письменным, а также обогащает его такими характерис-
тиками, как спонтанность, непринужденность, ситуативная обуслов-
ленность, субъективность2.  

Каждый текст уникален, строится по определенным закономернос-
тям, которые предписываются функциональным стилем, жанровой 
принадлежностью текста, его основным коммуникативным задани-
ем, тематической структурой. Одним из важных параметров устных 
текстов является их неподготовленность, объясняющая их специ-
фические языковые характеристики: большое количество неполных 
предложений; преобладание сочинения над подчинением; широкое 
употребление сочинительных союзов und, oder, aber, объединяющих 
краткие предложения; непоследовательность изложения, нарушение 
хронологии событий, много повторов как отдельных слов и выраже-
ний, так и целых предложений. Неподготовленность проявляется и в 
большом количестве пауз. 

Итак, устный диалектный текст — это последовательность устных 
языковых единиц, т. н. сверхфразовых единств, объединенных смыс-
ловой и грамматической связью, организованная согласно закономер-
ностям структурирования текстов определенного типа, отражающая 
реальную действительность, служащая для лучшего понимания цело-
го текста. 

В целом текст определяется как динамическая структура высшего 
порядка, обладающая  признаками связности и цельности — в струк-

1 Гончарова Е. А., Шишкина И. П. Интерпретация текста. М.: Высш. шк., 
2005. С. 9.

2 Девкин В. Д. Диалог. М.: Высш. шк., 1981. С. 6.



Структурные особенности диалектных текстов 373

турном и коммуникативном плане. Следует различать внешнюю (ком-
позиционную) и внутреннюю структуры текста, макро- и микрострук-
туры. 

К грамматическим признакам структурной целостности микротек-
ста относятся: 1. единое, временное оформление микротекста; 2. упот-
ребление определенного артикля как средства анафоры — сигнала, 
указывающего на уже упомянутый предмет или лицо; 3. анафоричес-
кое употребление местоимений и местоименных наречий — er, sie, 
das; 4. катафорическое употребление союзов, состоящих из двух или 
нескольких частей — сигнала, указывающего на последующую инфор-
мацию; 5. употребление неопределенного артикля как средство ката-
форы; 6. обстоятельства, которые указывают на временную, локаль-
ную и причинную связь между предложениями; 7. эллипсы в диало-
гическом тексте; 8. синтаксический параллелизм.

В данной статье речь пойдет в первую очередь о внутренней струк-
туре текста, единицами которой являются: предложение-высказыва-
ние, сверхфразовые единства (СФЕ) и фрагменты-блоки.

Специфика построения предложений в текстах носителей  верхне-
немецких (поволжских) диалектов Сибири проявляется в следующем: 

построение начала предложений — частое употребление und, •	
nu, na ja, a, wot, nu wot, — nu un, wie se keze hade, saat dr: wo lait 
doi Holz? // a, graad drune on di Kolk;
линейное построение простых предложений, преобладание со-•	
чинения над подчинением, употребление простых предложе-
ний вместо придаточных: ich war zwelf Johr, sin ich schon gonge 
schaffe (ich war 12 Jahre alt, als ich schon arbeiten ging);
изменение порядка слов под влиянием русского языка и как •	
собственное развитие диалекта: а) отсутствие рамочной кон
струкции при употреблении формы перфекта в повествова-
тельных предложениях: hab ich ilebt in Saratowske Gubernie in 
Jost // di sin kfare nax hai; б) отсутствие рамочной конструкции 
при употреблении формы презенса или перфекта в придаточ-
ных предложениях: wo will se hin, das waas mr net, wo se will 
hinpostupaie // ich will mol soүn, wie mr ilebn han in Jost; в) от-
сутствие рамочной конструкции при употреблении  модальных 
глаголов с инфинитивом: wollt se postupaie in technikum; г) на-
чальное положение финитной части глагола в повествователь-
ных предложениях при передаче содержания как в презенсе, 
так и в перфекте: hab ich ilept in Saratowske Gubernie in Jost; д) 
начальное положение модального глагола при передаче содер-
жания: wollt se postupaie in Technikum;
удлинение предиката за счет вспомогательного глагола tun: •	
Ja, des Menželebn: des is als won mesch (wenn man es) in Trom 
(Traum) teit sehe;
удлинение предиката за счет т. н. двойного перфекта в связи •	
с почти полным исчезновением претерита, сохранением его 



В. А. Дятлова374

лишь у глаголов haben, sein, kommen, gehen, у модальных гла-
голов;
отсутствие артикля (как определенного, так и неопределенно-•	
го), а с ним и исчезновение роли артикля в качестве анафори-
ческого средства построения и связности текста.

Основными средствами, формирующими тип диалектного текс-
та, становятся СФЕ, состоящие, как правило, из трех частей: вводя-
щей, развивающей и подводящей итог1. СФЕ монотематично, его 
ядром служит высказывание-зачин, или фраза-зачин, которое явля-
ется «автосемантичным», поскольку не подчинено напрямую другим 
высказываниям и, даже будучи выделенным из контекста, продол-
жает сохранять смысл. Объединение всех составляющих предложе-
ний СФЕ вокруг одной темы есть проявление его смысловой цело
стности или семантической изотопии текста. Переход от одной темы 
к другой представляет собой пограничный сигнал, знаменующий ко-
нец одного СФЕ и начало следующего СФЕ, т. е. границу сверхфразо-
вых единств. Единство темы СФЕ часто проявляется в рекуррентнос-
ти (регулярной повторяемости) ключевых слов, связанных с темой. 
Рекуррентность ключевых слов может выражаться в буквальном их 
повторении, в употреблении тематически близких слов и синонимов, 
а также в прономинализации. Во всех этих случаях единство темы 
обеспечивается тождеством референции соответствующих слов в мас-
штабе СФЕ, т. е. соотнесением данных слов (имен нарицательных и 
собственных, а также замещающих их местоимений) на протяжении 
СФЕ с одним и тем же предметом реальной действительности (рефе-
рентом) и подразумевает такое тождество: каждый раз, когда в рам-
ках одного СФЕ и единой темы употребляется одно и то же имя соб
ственное или нарицательное, а также лексические синонимы послед-
них или местоимение, замещающее имя, имеется в виду один и тот же 
предмет или лицо.

В структуре диалектного текста особое значение приобретают так 
называемые «сильные позиции», т. е. помещение важных для смысла 
текста компонентов «на такое место в тексте, где они психологически 
особенно заметны»2. Когнитивно-прагматическая связь «сильных по-
зиций» между собой «является важным фактором целостности текс-
та». К сильным позициям в исследуемых диалектных текстах относит-
ся начало (фразa-зачин) и конец текста. Начальная и конечная пози-
ции текста «очерчивают» границы «мира» текста, а также начинают и 
завершают процесс общения его автора с читателем3. «Начало» и «ко-
нец» являются определяющими позициями текста в системе его рет-

1 Степанова М. М. Категория членения в диалектных текстах-воспомина-
ниях (на материале диалектов немцев Красноярского края) // Немцы в Си
бири: история, язык, культура. Красноярск, 2005. С. 216.

2 Арнольд  И.  В. Стилистика современного английского языка. М.: Про
свещение, 1990. С. 46. 

3 Гончарова Е. А., Шишкина И. П. Указ. соч. С. 92.



Структурные особенности диалектных текстов 375

роспективных и проспективных смысловых отношений и получают в 
нем значение своеобразной «рамочной» структуры. Фраза-зачин при-
сутствует практически всегда, определяет тематику высказывания, за-
являет отношение говорящего к сообщению.

В диалектных текстах иногда трудно бывает определить конец, 
т. к. такие тексты очень часто не регламентированы, говорящий мо-
жет говорить до тех пор, пока его не прервут или он не устанет. В 
данном случае можно говорить лишь о смене темы, о переходе от 
одного сверхфразового единства к другому. Поскольку диалектные 
тексты — это, как правило, устные тексты, то здесь не идет речи о 
заголовке как о «сильной» позиции, хотя тематика зачастую бывает 
обозначена, и она может служить своеобразным заголовком устного 
рассказа.

Специфику устных диалектных текстов определяют также повто-
ряемость структуры, синтаксический параллелизм предложений и 
синтагм, поддержанный лексическими и фонетическими повторами, 
которые образуют композиционное основание ритмической прозы1. 
Ритмизация поддерживается семантической одноплановостью пред-
ложений, единой временной формой сказуемых и единством тема-ре-
матической структуры. Установлением закона коммуникативной пре-
емственности между предложениями в СФЕ современная лингвисти-
ка текста не только показала, что тема-рематическое членение следует 
рассматривать как функцию целого высказывания, т. е. предложения-
высказывания и текста, но и выявила текстообразующую роль комму-
никативной перспективы предложения.

Структура тема-рематической цепочки, образующей СФЕ, подда-
ется моделированию и может быть сведена к нескольким основным 
моделям:

1. простая линейная тематическая прогрессия, заключающаяся в 
пошаговой тематизации ремы предшествующего предложения: 

Ich bin Akst Elisabeth geboren Preise in Tausent nainhundert seks den 
zeinten Merz // hab ich ilept in Saratowske Gubernie in Jost // dort han mr 
siebn Kinr un Mame // dr Vatr mus in Kriech // dort is er ibliebn // wern mr 
alonich un han ischafft // un gungs uns ox nich schlecht // maine Mame hat 
immr ischafft//

2. тема-рематическая цепочка со сквозной темой:
des war ganz onfach // di sin kfahre nach Hai: dr Fries, dr Merk, dr 

Spechte un dr Vedr Vouүl // wie se von Hai kamde, wollde se eze // wie se 
on Tisch sitze, komt die Friese Mahle gerennt // Sander, kennt wo net aach 
s Holz houle // no, hot dr Merk dedenkt: wat na, ich houl aich Holz // ja, 
richtig, saat dr, ganz gut // mr houle s Holz // nu un, wie se keze hade, saat 
dr: wo lait doi Holz? // a, graad drune on di Kolk // rechter Hand odr lin-
ger Hand? // dr Wech keit mide dorich, rechter Hant // setz dich rin, wolle 
fahre // nu, sin se gfahre // di wusste totschno den Weich // 

1 Там же. С. 131.



В. А. Дятлова376

3. тема-рематическая цепочка, образованная на базе производных 
тем, вытекающих из общей темы (гипертемы): 

jetz lebn mr in Sibiriүe // draisich Johrgang simr raus, hamr ihairot un 
do hamr wiedr ischafft, han Viech genug // di Kinr sin schon alle ihairot // 
zwai sin in Surgut // geits arich gut un noch dou //

Если на уровне предложения словорасположение выступало толь-
ко как средство выражения темы и ремы отдельного предложения, то 
на уровне текста оно приобретает кроме этой функции и на ее основе 
также текстообразующую функцию, участвуя в выражении коммуни-
кативного развертывания текста от одного тема-рематического един
ства уровня предложения к следующему тема-рематическому единс-
тву того же уровня и в создании непрерывной цепочки тема-ремати-
ческих единств, в которых реализуется коммуникативное развертыва-
ние текста и воплощается его коммуникативное единство. Наиболее 
наглядно текстообразующая функция порядка слов, участие его в вы-
ражении коммуникативной прогрессии и принадлежность к средс-
твам когезии обнаруживается в простой линейной тематической про-
грессии.

Для многих текстов характерны смены субъектов восприятия, то-
чек зрения, подвижность их «наблюдательного пункта» во времени 
и в пространстве и, соответственно, чередование сенсорного и мен-
тального восприятия, иногда элементы субъективной экспрессии. 
Различают пять коммуникативных типов текста (регистров): репро-
дуктивный, информативный, генеритивный, волюнтивный и реак-
тивный1. Текстовые реализации этих типов во взаимодействии со-
здают пространственно-временной объем речевого произведения, 
по-разному структурированный. Соотношение временных планов, 
точек зрения, способов восприятия, оценок, регистровых средств — 
все определяется волей говорящего, формирующего, намеренно или 
интуитивно, «образ автора». Пример — устные воспоминания о де-
тстве, где нет конкретного события, но характеризуются обычные 
занятия, привычный образ жизни семьи, друзей и соседей, рассказ 
формируется средствами информативного регистра с предикатами 
преимущественно имперфективного, узуального, итеративного зна-
чения. 

Структурно-семантической спецификой диалектного текста мож-
но считать наличие метатекстовых вкраплений2. Если текст повеству-
ет об общественном опыте, то границы между текстом и метатекстом 
оказываются менее определенными. Наиболее близким к метатексту 

1 Золотова Г. А. К вопросу о структуре текстов разного коммуникативно-
го назначения // Языковая система и ее развитие во времени и пространс-
тве: Сб. науч. ст. к 80-летию проф. К. В. Горшковой. М.: Изд-во МГУ, 2001. 
С. 322—328.   

2 Ростова А. Н. Метатекст как форма экспликации метаязыкового сознания 
(на материале русских говоров Сибири). Томск, 2000. С. 65. 



Структурные особенности диалектных текстов 377

является текстовый жанр «воспоминание о прошлом». С учетом соот-
ношения текстовых и метатекстовых компонентов в структуре выска-
зывания выделяется несколько композиционных рисунков.

Метатекстовые вкрапления в высказывании образуют автоном-1.	
ное единство, составляя самостоятельную структуру, не связан-
ную содержательно с последующим текстом. Метатекст откры-
вает и заканчивает тему: Ja, des Menželebn: des is als won mesch 
(wenn man es) in Trom (Traum) teit sehe… (Далее следуют вос-
поминания о строительстве дома, о болезни жены.) Wot sou is 
des Menželebn. S Menželebn is ganz kurz un onfach. Dr Mensch is 
gar niks, de is blous Bsuch uf dere Ert. Waider niks. Dr war mool 
un net me.
Метатекст в структуре высказывания составляет «круговую 2.	
композицию». Метатема возникает в связи с предшествующей 
темой текста, «разрывает» композицию текста, получает в нем 
логическое завершение и возвращает к первоначальной теме: 
ich will mol soүn, wie mr ilebn han in Jost // mr hen finf Fere // 
gungt alles genieүent // hot mr zwai Gerden // mit Ebl un Keschn s 
gunkt immr gut // mane Kinr, alle finwe, sprechn nich so wie ich, 
den warum ihre die Lait lachn iwer unsr Sprouch.
Метатекст задает тему, которая, получая логическое заверше-3.	
ние, ассоциативно связывается с эпизодами жизненного опыта 
и продолжается и конкретизируется в теме текста.
Метатекст продолжает и развивает основную тему, не создавая 4.	
параллельного тематического ряда. Граница между текстом и 
метатекстом размыта, трудно определима. 

При «широком» подходе к метатекстам причисляют языковые 
средства, отражающие разные приемы организации информации 
в процессе произведения текста или приемы переработки инфор-
мации в процессе восприятия текста. Иными словами, к метатекс-
товым конструкциям относят все случаи авторского комментирова-
ния речи, включая самые разнообразные способы проявления рече-
вых тактик говорящего и слушающего: hap ich pal so: pal so: gsaat // 
un’ ware katouliže, di: han interessanter разговор // Kartoffl han ze gsaat 
prumpe:re, Filštivl — Pulštivl un so han’se ewer špasich althant worde ge-
hat, net so vi mir, gar net bisje einlich // so han se gšproүe // Такие мета-
конструкции в тексте А.  Вежбицкая называет «метаорганизаторами 
высказывания»1. Последние организуют композицию текста, структу-
рируют текст и связывают его компоненты, обозначают тему сообще-
ния, выполняют функцию привлечения внимания. Метатекст, таким 
образом, «осуществляет референцию к вербальному пространству 
текста, его пропозициональной структуре, создает вторичную рефе-
ренциальную среду, смысл которой опосредован цитацией и означа-

1 Вежбицкая  А. Метатекст в тексте // Новое в зарубежной лингвистике. 
Лингвистика текста. М.: Прогресс, 1978. Вып. 8. С. 406.



В. А. Дятлова378

ет связь с предшествующим или последующим контекстом»1: wie ich 
zwelf Johr war alt, do mus ich schaffe, frieh un speit, gehiet // jetz sin se 
zwelf, draizehn, fufzehn, denk mr denn, se kene gar niks maxe // 

При «узком» понимании к метатекстам относят словесную экспли-
кацию мотивировки выбора слова говорящим и развернутое в выска-
зывании суждение о языке. Метатекст при этом репрезентирует ме-
таязыковое сознание (МЯС) — совокупность знаний, представлений, 
суждений о языке, элементах его структуры, их формальной и смыс-
ловой соотносительности, функционировании, развитии и т. д. МЯС 
характеризуется общераспространенностью, оно присуще всем чле-
нам языкового коллектива: mane Kinr, alle finwe, sprechn nich so wie 
ich, den warum ihre die Lait lachn iwer unsr Sprouch // di welln nich hern 
ihre Mennr lachn iwer unsr Sprouch // un so frzeln se wie do in Sibiriүe 
frzeln, nich wie ich // di horүn mr nich //

Таким образом, характерными признаками исследуемых диалект-
ных текстов-рассказов, текстов-сообщений, текстов-рассуждений мож-
но считать нерегламентированность, семейно-бытовую тематическую 
сферу, лингвистические особенности, характерные для устной речи, 
отсутствие рамки высказывания (в частности, конца), наличие мета-
организаторов высказываний, влияние русского языка.

Zusammenfassung

Strukturelle Besonderheiten von Dialekttexten  
(am Beispiel der deutschen Dialekte in Sibirien)

Im Artikel wird die Spezifik der Dialekttexte auf struktureller Ebene er-
läutert. In erster Linie geht es um die Definition des Dialekttextes, um die 
Spezifik des Aufbaus von Dialektsätzen, um Satzanfänge, um die Thema-
Rhema-Beziehungen im Text und um die transphrastischen Ganzeinheiten. 
Dabei wird der Einfluss der russischen Sprache auf die Struktur der erfor-
schenden Texte untersucht. Die Spezifik der Dialekttexte hängt auch von 
den sogenannten Metatexten ab.

1 Рябцева Н. К. Коммуникативный модус и метаречь // Логический анализ 
языка. Язык речевых действий. М.: Наука, 1994. С. 90.



В. Б. Меркурьева
(Иркутский государственный лингвистический университет)

Немецкоязычная диалектно отмеченная 
драма: краткое представление

Типы текстов (в немецкой лингвистике в качестве синонимов упот-
ребительны такие термины, как Textsorte, Textklasse, Texttyp) понима-
ются как комплексные образцы языковой коммуникации, возникшие 
в языковом сообществе в процессе общественно-исторического разви-
тия в связи с коммуникативными потребностями. Общая типология 
текстов должна, по мнению К. Бринкера, включать и литературные 
жанры1.

Говоря о литературной коммуникации, согласно учению о родах 
литературы (Groβgattungen), литературно-художественные тексты 
классифицируют на эпические, драматические и лирические. В каж-
дом роде литературы различаются соответственно жанры (Gattungen 
im engeren Sinn), например, в эпике — роман, новелла, рассказ, басня 
и т. д.; в лирике — сонет, ода, гимн, песня и т. д.; в драме — комедия, 
трагедия, трагикомедия и т. д. В русском языке слово драма исполь-
зуется омонимично: как род литературы и как ее жанр2. В немецком 
языке для этих понятий есть два разных слова: Dramatik и Drama. 

В немецкоязычной литературе существует классическая драма на 
литературном языке, драма на локальных диалектах и диалектно от-
меченные драмы. Наше внимание привлекли диалектно отмеченные 
драмы, которые, несмотря на их богатую литературную традицию, в 
российской германистике до сих пор практически не рассматривались. 
Данный жанр текста является достаточно уникальным, типичным пре-
имущественно для немецкоязычной литературы3. Вышедший в 1997 г. 

1 Brinker K. Linguistische Textanalyse. Eine Einführung in Grundbegriffe und 
Methoden. Berlin, 1997. S. 127.

2 Словарь русского языка. М., 1981. Т. 3. С. 443.
3 Нам известно, что этот жанр характерен и для итальянской литературы, 

см.: Степанова Л. Г. «Диалектная вспышка» в языке художественной литера-
туры современной Италии и ее наддиалектный характер // Типы наддиалект
ных форм языка. М, 1981. С. 136—157. Но масштаб распространения этого 



В. Б. Меркурьева380

«Лексикон немецкоязычных диалектных авторов», составленный 
Берхардом Совински, включает в себя свыше десяти тысяч авторов.

Внимание лингвистов к литературному жанру как единице струк-
турирования неоднородности практически никогда не ослабевало. 
Каждый жанр обладает специфическими особенностями, которые 
имеют не только формальное значение, они отражают различное от-
ношение к действительности и определяют разные способы ее изоб-
ражения.

Писатели, рассуждая о диалекте (и параллельно  — о литератур-
ном языке), используют различные образы, которые эмоционально и 
детально характеризуют данные языковые разновидности. Приведем 
высказывание писателя из Франкфурта-на-Майне Мартина Мозебаха, 
который пишет о диалекте и литературном языке в своей статье «Reiz 
des Deutschen». Диалект для него — это собственно корпус (тело) язы-
ка (der eigentliche Körper), его кровь, его мускулатура (ihr Blut, ihre 
Muskulatur), поверх которой натянута гладкая кожа литературного 
языка (die glatte Haut der Hochsprache). Как в искусстве прошлого ху-
дожники сначала набрасывали на бумагу эскиз голого  тела модели, 
а только потом «одевали» его, так и в языке имеет смысл знать, какое 
«телесное ядро» («leiblicher Kern») сокрыто в нем1. Метафорические 
перифразы для обозначения диалекта der eigentliche Körper, leiblicher 
Kern, Blut, Muskulatur  представляются нам очень удачными, посколь-
ку они характеризуют сокрытую для непосвященных глаз часть язы-
ка, его основу, его каркас, его неотъемлемую часть (Blut), без которой 
язык немыслим, как немыслим человеческий организм без крови. С 
коммуникативной точки зрения в драмах на литературном языке от-
сутствует «телесное ядро», которое, хотя и не равномерно, но все же 
еще сохранено в реальном языковом узусе немецкоязычных стран. 
Диалект имплицирует специфику региона или социального слоя, 
прямоту, образную непосредственность, непринужденность, страсть, 
эмоциональность2.

Литература на диалекте всегда вызывала к себе критическое от-
ношение. Многие ученые-лингвисты  придерживаются взгляда, что 
диалект не пригоден для письменной литературной формы. В каче
стве объяснения называются проблемы  понимания и «облачения» в 
шрифт. Определенный диалект доступен для понимания лишь узкому 
кругу читателей, он непонятен для говорящих только на литературном 
языке и для носителей других диалектов. Диалект невозможно пере-
вести в письменную форму по правилам немецкой орфографии — так 
считает большинство ученых. Называются также поэтологические и 

жанра в итальянской литературе значительно меньше по сравнению с совре-
менной немецкоязычной литературой. 

1 Mosebach M. Reiz des Deutschen // Deutschland. 2003. № 6. S. 51.
2 Wickham  Ch.  J. Auf den Punkt gebracht: Überlegungen zum Verhältnis 

Dialekt•Literatur // Dialekt•Literatur. Beiträge zum 2. dialektologischen Sympo
sium in Kirchdorf im Wald, April 2005. Regensburg, 2007. S. 20.



Немецкоязычная диалектно отмеченная драма... 381

эстетические аргументы: бытует мнение, что диалект неприемлем для 
выражения сложного и абстрактного содержания и что ему свойствен-
на тематическая узость. Есть такое суждение, что диалектные произ-
ведения зачастую публикуют не из-за их художественной ценности, а 
потому, что в них запечатлен диалект определенного региона. Однако 
критерии художественности разработаны на основе произведений, со-
зданных на литературном языке. Диалект претендует на полное рав-
ноправие с литературным языком в качестве медиума литературы.

В настоящее время самое широкое распространение имеет сле-
дующее понимание диалектной литературы (Mundartliteratur или 
Dialektliteratur): к ней относятся все тексты, литературно-языковым 
средством изображения которых является не стандартный язык, а 
распространенная в отдельном регионе языковая разновидность или 
ее признаки1. Клаус  Й.  Маттейер отграничивает от диалектной ли-
тературы (литературы на диалекте) труднопереводимый на русский 
язык термин dialektgeprägte Literatur (диалектно отмеченная литера-
тура), которая характеризуется тем, что в стандартно-языковые рам-
ки вводятся осознанно или неосознанно отдельные диалектные при-
знаки. Она подразделяется в свою очередь на два вида: литературу с 
«симулированным» диалектом (искусственным диалектом) и литера-
туру, включающую background-dialect (термин Вальтера Шенкера)2. 
В первом подтипе диалектную окрашенность автор создает намерен-
но, исходя из определенных эстетических или поэтических причин. 
О background-dialekt(е) речь идет в том случае, когда выросший в диа-
лектной атмосфере писатель непроизвольно вплетает его в произве-
дение, написанное на литературном языке. Данная литература пред-
ставляется достаточно интересной, так как она, несомненно, отражает 
реальный языковой статус диалекта ФРГ и Австрии, где диалект поль-
зуется огромной популярностью и используется в устном общении на-
ряду с обиходно-разговорным языком.

Об уникальной языковой ситуации в Швейцарии, где диалект стал 
основной формой общения, и об особенностях художественного твор-
чества швейцарских писателей существует обширная литература3. 

Языковой основой литературы на диалекте является  диалект кон-
кретного языкового ландшафта. Ханс Рюдигер Флук отмечает, что 
литературная критика либо хвалит, либо молчит по поводу произве-
дений на диалекте, так как отсутствуют адекватные методы оценки 

1 Mattheier  K.  J. «Mit der Seele Atem schöpfen». Über die Funktion von 
Dialektalität in der deutschsprachigen Literatur // Vielfalt des Deutschen. 
Festschrift für Werner Besch. Frankfurt a. M.; Bern; N. Y.; Paris; Wien, 1993. S. 
635.

2 Schenker W. Dialekt und Literatur // Zeitschrift für deutsche Philologie. 1977. 
№ 96. Sonderheft: Sprache. S. 34—48.

3 См. об этом подробнее: Крюкова В. Б. Стилистические функции швей-
царски маркированной лексики (на материале современных произведений 
германо-швейцарской литературы): Дис. … канд. филол. наук. Л., 1983. 



В. Б. Меркурьева382

этой литературы1. История диалектной литературы отмечена изме-
няющимся в течение столетий отношением между диалектом и стан-
дартным языком. Диалектная литература зарождается вместе с воз-
никновением единого письменного языка, нормы которого всеми 
признаются и высоко оцениваются. С противопоставлением между 
письменным языком и диалектами связан и социологический конт-
раст. Персонажи, принадлежащие к высшим сословиям — дворяне, 
представители третьего сословия, — использовали обычно в литера-
турных произведениях литературный язык, а крестьяне, пастухи и 
позже рабочие — предназначенный для них диалект. Дуализм форм 
существования языка (литературного языка и диалекта) образовался 
только в XVII—XVIII веках. Литературно-эстетические противоре-
чия между Готтшедом и швейцарцами Бодмером и Брайтингером по-
ложили начало «дебатам о провинциализмах», которые ознаменовали 
весь XVIII век. В них шла речь о размерах провинциализмов, допусти-
мых в литературном языке. Как отмечает Н. Н. Семенюк, Готтшед как 
типичный представитель Просвещения выступал против диалектиз-
мов и архаизмов2. После образования и упрочения единой литератур-
ной нормы, вследствие влияния классиков Лессинга, Шиллера, Гете, 
Виланда и деятельности по нормированию грамматики Готтшеда и 
Аделунга диалект как медиум литературы  получает новую оценку. 
Параллельно процессу отделения диалекта от стандартного языка на-
блюдается использование диалекта в XVII—XVIII столетиях в дра-
мах, чаще всего для характеристики мира крестьян. В первой четвер-
ти XIX века происходит «прорыв» литературы на диалекте как новой 
формы языкового искусства. Этот период можно считать  истинным 
началом диалектной литературы. В это время создаются особые ло-
кальные традиции: в Кельне — спектакли кукольных театров на диа-
лекте, во Франкфурте-на-Майне  — бюргерские комедии, в Аахене, 
Кельне и Майнце  — карнавальные песни и карнавальные ревю. 

В конце XIX века диалектная литература оказывается под влия-
нием двух литературных течений: натурализма, особенно в ранних 
драмах силезца Герхарта Гауптмана (1862—1946), который поднял 
диалект до важнейшего языкового медиума. Вторым важным лите-
ратурным движением, оказавшим влияние на диалектную литера-
туру, было движение «искусство родины» (Heimatkunst-Bewegung), 
продолжившее тенденции «поэтического реализма» и «деревенских 
историй». 

С 70-х годов XX столетия наблюдается процесс оживления в диалек-
тно окрашенной литературе, повышается ее оценка. Без «диалектно-

1 Fluck  H-R. Zur literarischen Wertung der Dialektdichtung // Allemannica. 
Landeskundliche Beiträge / Festschrift für B. Boesch. Freiburg, 1976. S. 300.

2 Семенюк Н. Н. Формирование литературных норм и типы кодифицион-
ных процессов // Языковая норма. Типология нормализационных процессов. 
М., 1996. С. 35.



Немецкоязычная диалектно отмеченная драма... 383

го ренессанса» эти процессы вряд ли были бы возможны. В немецкой 
литературе существует определенный тип текста — «пьеса из народ-
ного быта» (Volksstűck), это название позже укрепилось при помощи 
телевидения. Данные пьесы представляют идиллию провинциальной 
(или сельской) жизни, в которой отсутствуют конфликты, люди добры 
и отзывчивы, в пьесах много смеха. В противовес непритязательным 
пьесам, развлекающим публику, появляются драматические произве-
дения как выражение политического сознания, которые находятся «на 
службе социального отражения и познания» (Б. Бош)1. К ним относят-
ся драмы М. Шпера «Jagdszenen aus Niederbayern» («Охотничьи сцены 
из Нижней Баварии»), Р. В. Фасбиндера «Katzelmacher» («Итальяшка»), 
Ф. К. Креца «Oberösterreich» («Верхняя Австрия») и т. д. Еще позже 
появляются такие авторы, как В. Бауэр, П. Туррини, Ф. Кусц. При 
всем их различии объединяющим моментом является то обстоятель-
ство, что, с одной стороны, они создали своими произведениями ли-
тературный полюс вышеназванному клише (диалект употребляется 
этими авторами как точное и интенсивное средство изображения ре-
альности) с другой — они сохраняют возможность показать конкрет-
ного человека.

Продемонстрируем на конкретном примере современной  драмы 
австрийского писателя Вольфганга Бауэра некоторые ее лингвисти-
ческие особенности. В его «Party for six» («Вечеринка на шестерых») 
изображено празднество молодых людей — школьников, говорящих 
друг с другом на диалекте (города Граца), относящемся к верхнене-
мецким диалектам. Молодежь ведет себя очень шумно.

FERY: Frida, leg an Twist auf! 
FRANZI: Twist! Twist! Twist!
FREY: Geh, mochts ana die Tia zua! (Die Tür wird zugeschlagen, die Bühne 

bleibt leer und hell. Man hört nur schwach Geräusche von Musik. Mit der Zeit etwas 
lauter. Die Simmung im Wohnzimmer erreicht ihren Höhepunkt. Gelächter. Dann 
läutet es. Im Wohnzimmer wird es still, Fery öffnet die Tür. Stimmen:) 

FIFI: I hob nix ghört. 
FRANZI: Schau! Mir is so vorkommen. (Es läutet noch einmal) 
FANNY: Des wird woascheinlich der Hausherr sein. (Fery geht durch das 

Vorzimmer = Bühne in den Gang hinaus, öffnet. Stimmen)
FERY: Guten Abend!
(Stimme des Hausherrn: Sagen Sie, Herr Pramersdorfer, ist da bei Ihnen 

ein Affenzirkus eingezogen?)
(Gelächter aus dem Wohnzimmer)
FERY: Na.
HAUSHERR: Es klingt aber  ganz so. Man glaubt, jeden Augenblick 

stützt das Haus ein! Das ist furchtbar!

1 Dialektologie. Ein Handbuch zur deutschen und allgemeinen Dialektforschung 
/ Hrsg. von W. Besch, U. Knopp, W. Putschki, H. Ernst Wiegand. Zweiter Halbband. 
Sonderdruck, 1983. S. 1657.



В. Б. Меркурьева384

FERY: Entschuldigens. Mia wean glei leisa sein. Wissens eh. Mia hom 
so a klana Feier…

HAUSHERR: Na gut. Ich hab ja nichts dagegen. Nur brauchens doch 
nicht so trampeln.

FERY: Nana. Des woa jo nur jetzt grad. Mia hom so Pfandaspül gmocht, 
wissens? Und do is uns holt as Temperament a bissl durchgangan.

HAUSHERR: Jaja. Is schon gut. Aber bitte: Im Rahmen des Erträglichen 
bleiben.

FERY: Wiederschaun!1 
Владелец дома, пришедший усмирить молодых людей, разговор 

ведет на литературном языке. Фери, ученик, снимающий жилье, при-
ветствует домовладельца на литературном языке, затем вновь перехо-
дит на привычную языковую форму — диалект. Домовладелец, нахо-
дящийся на более высокой социальной ступени, старательно говорит 
на литературном стандарте, который звучит в данной ситуации стро-
го, убедительно и более официально. В его речи мелькают диалект-
ные вкрапления, что свидетельствует о сознательном социальном дис-
танцировании. 

Сценический язык (драматургический диалог) существенно отли-
чается от диалога эпического произведения. Для современной эпи-
ческой литературы, несомненно, характерно усиление позиции диа-
лога. Однако диалог выполняет в романах, рассказах, новеллах и т. д. 
все же вспомогательную роль, а основным средством развития сю-
жета продолжает оставаться авторское повествование. Сценический 
диалог, образующий сердцевину понятия драматургического языка, 
особенно сходен с обычной живой речью2. Для разговорного языка 
драмы характерны устность, спонтанность и  предрасположенность 
к нарушениям. Спонтанность разговорного языка, неподготовлен-
ность его формулировок является неотъемлемой частью драмы.  Но 
эта «спонтанность» речи персонажей наиграна, она «просчитана» ав-
тором заранее. Таким образом, сам по себе продуманный драмати-
ческий текст может казаться спонтанным. Однако сценическая речь 
«семантически намного сложнее», чем речь в обычном разговоре, т. к. 
во время постановки драмы добавляется еще один фактор: публи-
ка3. Это означает, что ко всем прямым участникам диалога добавля-
ется еще один соучастник, который молчит. Роль его, однако, очень 
важна, т. к. все, что говорится в театральном диалоге, направлено на 
него. Сценическая речь создается в расчете на собеседника на под-
мостках и на зрителя в зале. Драматическая реплика предполагает, 

1 Bauer W. Party for Six. Ein Volksstück // Bauer W. Die Sumpftänzer. Dramen, 
Prosa, Lyrik aus zwei Jahrzehnten. Köln, 1978. S. 252.

2 Будагов Р. А. О сценической речи // Филологические науки. 1974. № 6 
(84). C. 7.

3 Pfister  M. Das Drama. Theorie und Analyse. 9. Auflage. München, 1997. 
S. 149.



Немецкоязычная диалектно отмеченная драма... 385

таким образом, двух адресатов. Анализируя известную книгу Пьера 
Лартома «Le langage dramatique», посвященную общим проблемам 
сценической речи, Р. А. Будагов пишет о том, что даже при желании 
показать «правду жизни» речевое оформление в театре отличается 
от речевого выражения этой правды в реальной жизни. П. Лартома 
и Р. А. Будагов едины в том, что различие обнаруживается, прежде 
всего, эстетически: сценическая речь так или иначе сублимирована. 
Сценический диалог заранее продуман, хотя драматург тщательно 
скрывает данную искусственность, старается ее всячески завуалиро-
вать. Диалог в жизни заранее обречен на то, чтобы быть безыскусст-
венным. Скорее отрицательное указание на искусственный характер 
языка драмы вытекает из осознания того, что повседневные формы 
устности, спонтанности, предрасположенности к нарушениям никог-
да до конца не бывают достигнуты. Двойная природа драмы как ли-
тературного и театрального произведения искусства особенно ярко 
проявляется в языке. В отличие от других литературных родов, дра-
ма оперирует произносимым словом. В драматическом произведе-
нии драматург сознательно использует характер звучания слов как 
средство воздействия на зрителя. Писатель-романист ориентирует-
ся, прежде всего, на читателя, а драматург рассчитывает на зрителя 
(слушателя). Драматург создает диалог, который должен звучать, ему 
необходимо «слышать» диалог в произносимом виде. Всемирно зна-
менитый швейцарский драматург Фридрих Дюрренматт отмечает в 
своей теоретической статье, посвященной проблемам театра, об огра-
ниченности драмы, которая состоит в том, что человек в драме — это 
говорящий человек1. Поэтому в драме говорится многое, что в обыч-
ной жизни не проговаривалось бы. Внеязыковые действия и воспри-
ятия персонажей комментируются чаще, чем это принято в жизни. 
Иногда со сцены звучат мысли и чувства, о которых обычно не гово-
рится так подробно, не говорится вообще или же — не так громко. 
Театр не терпит секретов.

По Г.  Гийому любой язык, рассматриваемый в конкретную эпо-
ху, представляет некоторую потерю выразительности, возмещаемую 
в качестве компенсации некоторым созданием выражения; вырази-
тельность сама по себе относится к уровню импровизационного, а вы-
ражение — к уровню устоявшегося: «…в наших языках выражение, 
если так можно сказать, поглощает выразительность»2. В драмы, на-
писанные на стандартном языке,  диалектизмы включаются для уси-
ления выразительности. В анализируемых нами диалектно отмечен-
ных драмах диалект становится устоявшимся явлением, он превра-
щается в средство выражения. Литературный же язык приобретает 

1 Dürrenmatt F. Theaterprobleme // Friedrich Dürrenmatt. Gesammelte Werke. 
Essays, Gedichte. Bd. 7. Zürich, 1996. S. 48.

2 Гийом Г. Принципы теоретической лингвистики. М, 1992. С. 89.



В. Б. Меркурьева386

здесь выразительность, утраченную отчасти в художественной лите-
ратуре на стандартном языке. 

Отмечая общие черты между драматургическим и обычным, жи-
вым языком, А. И. Домашнев подчеркивает, что на сценическую речь 
как бы накладывается вся структура национальной речи, отражаю-
щая  синхронную или историческую реальность общения1. 

Применяемый в диалогах этих драм диалект представляет собой не 
стенограмму речи живого лица, а ее художественное отражение, гово-
ря словами Х. Р. Эгли, «literarisch gestaltete Mundart» (литературно об-
работанный диалект). Есть различные обозначения понятия «литера-
турно обработанный диалект» в немецком языке: «Literaturmundart» 
(Haas), «Kunstdialekt» (Kroetz, Weinzierl), «simulierter» Dialekt 
(Mattheier), «konstruierter» Dialekt (Sowinski), «stilisierte Form» (Fluck). 
Многообразие терминов отражает гетерогенную многослойность диа-
лекта в литературном тексте.

Под терминами «искусственный диалект», «конструированный 
диалект» или «литературно обработанный диалект» мы понимаем ест
ественный диалект, обработанный таким образом, что сохраняющи-
еся диалектные признаки несут печать этого диалекта и одновремен-
но делают его доступным для читателя, не владеющего им, но вла-
деющего литературным языком. Симулированный диалект, на ко-
тором в жизни никто не говорит, является в художественном тексте 
соединением народности и творчества2, он отображает в значитель-
ной степени реальный диалект. Степень концентрации диалектных 
признаков в искусственно созданном диалекте обычно варьируется 
у различных авторов. «Диалекты определяют, прежде всего, фоно-
логические и морфологические признаки»3. Мы разделяем эту точку 
зрения П. Брауна и считаем, что лексические признаки являются не 
столь важными при определении литературно обработанного диалек-
та. По отдельным лексическим вкраплениям трудно судить о наличии 
диалекта, а постоянный диалектный «акцент» свидетельствует о его 
присутствии в драме. Необходимо отметить, что в театральных пос-
тановках на первое место при определении диалектности выдвига-
ется интонация. Вольфганг У. Дрэслер в предисловии к диссертации 
Сильвии Моосмюллер «Литературный язык и диалект в Австрии» пи-
шет о ее достоинствах: «Впервые было доказано, что языковая мело-
дия (включая длительность гласных) при оценке литературного язы-
ка и диалекта оказываются важнее, чем произношение»4. 

1 Домашнев А. И. Социология драмы // Литература. Язык. Культура. М., 
1986. С. 259.

2 Strübin E. Volkstümliches und Schöpferisches in Gotthelfs Sprache // Schwei
zerisches Archiv für Volkskunde. 1963. H. 3—4. S. 131.

3 Braun P. Tendenzen in der deutschen Gegenwartssprache: Sprachvarietäten. 
4. Auflage. Stuttgart; Berlin; Köln, 1998. S. 7.

4 Moosmüller S. Hochsprache und Dialekt in Österreich // Soziophonologische 
Untersuchungen zu ihrer Abgrenzung in Wien, Graz, Salzburg und Innsbruck. 



Немецкоязычная диалектно отмеченная драма... 387

Сами авторы, использующие искусственный диалект, и лингвисты 
едины во мнении, что необходима «диалектная правдивость». Х. Флук 
цитирует Е. Фогт, которая принципиально отрицает использование 
«мешанины из диалектов», не позволяющей определить, откуда ро-
дом писатель1.

В.  Ментруп, ссылаясь на мнение И.  Райфенштайна, считает, что  
предпосылкой для восприятия диалектных драм (он имеет в виду 
драмы В. Бауэра и Ф. К. Креца) необходимо наличие у публики ком-
петенции (хотя бы пассивной) для понимания нестандартных форм2. 
При всем разнообразии современных диалектно отмеченных драм, 
можно констатировать, что драматурги интуитивно выбирают самые 
типичные черты конкретного диалекта, который становится упрощен-
ным и поэтому доступным для понимания и носителям других диа-
лектов, а также иностранцам. Такой «искусственный диалект» очень 
редко включает лексемы базисного диалекта. Использование лите-
ратурно обработанного диалекта позволяет необычайно расширить 
радиус действия регионально ограниченных диалектов. Драматурги, 
создающие  диалектно отмеченные драмы, в несколько упрощенной 
форме моделируют взаимодействие  форм существования языка в ре-
альной действительности, вовлекая в постижение этого процесса на-
много больше наблюдателей (зрителей, читателей), чем это было бы в 
реальной жизни при использовании конкретного диалекта. 

Драматические тексты воспроизводят реальные ситуации об-
щения3. В немецкоязычной литературе ситуация несколько иная. 
Подведем некоторые итоги: драмы на литературном языке не отоб-
ражают реальный языковой узус, поскольку на чистом литературном 
языке мало кто говорит в жизни. Драмы на натуральном диалекте 
имеют лишь небольшой радиус распространения, и не только пото-
му, что они понятны ограниченному кругу лиц, но и потому, что круг 
их тематики достаточно узок. Литературный язык проникает хотя бы 
частично практически уже во все сферы жизни, то есть реальный язы-
ковой узус не характеризуется лишь одним использованием диалек-
та (такие случаи являются скорее исключением), в жизни происходит 
постоянное смешение различных форм языка. Драмы, написанные на 
литературно обработанном диалекте, наилучшим образом моделиру-
ют реальный языковой узус в определенных ситуациях.  

Одной из актуальных проблем исследования жанра является внут-
рижанровая вариативность. Вопрос определения границ жанра впол-
не успешно разрешается в рамках теории прототипа. «Идея прототи-

Wien; Köln; Weimar, 1991. S. 9.
1 Fluck H-R. Zur literarischen Wertung der Dialektdichtung // Ibid. S. 301.
2 Mentrup W. Deutsche Sprache in Österreich // Lexikon der germanistischen 

Linguistik. Tübingen, 1980. S. 530.
3 Красных  В.  В. «Свой» среди «чужих»: миф или реальность? М., 2003. 

С. 115.



В. Б. Меркурьева388

пичности нашла резонанс в лексических и синтаксических исследо-
ваниях, однако не менее значимо ее применение может быть в облас-
ти жанровых изысканий»1. Способ изображения действительности в 
жанре драма, безусловно, один (в виде говорящих героев), а вот язы-
ковая действительность лингвистически представлена по-разному: 
как идеальная для понимания, но в большинстве случаев не реальная 
(в драме на литературном языке2), натуралистически-реальная (в дра-
ме на диалекте), имитирующая реальную (в драме на конструирован-
ном диалекте). 

Внутрижанровая вариативность — одной из актуальных проблем 
исследования жанра. Являются ли вышеперечисленные виды драм 
разными жанрами или разновидностями одного жанра? Мы склоня-
емся к точке зрения, что они принадлежат к одному жанру, различен 
лишь их языковой формат презентации. В диалектно отмеченных дра-
мах происходит соединение диалекта и литературного языка, а зна-
чит, обыденного и высококультурного, спонтанного и обдуманного, 
естественного и искусственного, что делает эти драмы, с одной сторо-
ны, почти аутентичными, с другой — продуктами искусства.

Zusammenfassung

Das deutschsprachige,  dialektal  geprägte Drama:  
eine kurze Vorstellung

In diesem Artikel werden Dramen, die in Hochdeutsch geschrieben 
sind, Dialektdramen und dialektal geprägte Dramen thematisiert, wobei 
das Hauptaugenmerk auf den letzteren liegt. Alle drei Arten werden unter 
der Gattung Drama zusammengezogen und unterscheiden sich nur hin-
sichtlich ihres sprachlichen Formates der Präsentation. 

1 Тырыгина В. А. К интегративной концепции жанра // Вестник СамГУ. 
2005. № 4 (38). С. 119.

2 Драмы, написанные на литературном языке, совершенно не реалистично 
характеризовали бы языковую ситуацию в немецкоязычной Швейцарии, поэ-
тому швейцарские драматурги на литературном языке никогда не изобража-
ют драматические события на своей современной родине, сюжеты своих пьес 
они переносят в другие страны или другие эпохи. Что касается Германии и 
Австрии, то определенная искусственность литературного языка для изоб-
ражения событий современной жизни тоже присутствует, драматурги смело 
вовлекают в свои произведения и обиходно-разговорный язык.



Л. И. МОСКАЛЮК
(Барнаульский государственный педагогический университет)

НАЦИОНАЛЬНО-КУЛЬТУРНЫЕ ОСОБЕННОСТИ 
РОССИЙСКО-НЕМЕЦКОГО ШВАНКА

Уже более двух веков на территории России существуют немецкие 
диалекты, сохраняя для многих этнических немцев статус языка пов-
седневного общения. Немецкие островные диалекты являются специ-
фическими образованиями, развивающимися на протяжении длитель-
ного времени в иноязычном окружении и подвергающимися сильно-
му воздействию со стороны русского языка. Одной из форм сохране-
ния родного языка и культуры российских немцев являются произве-
дения устного народного творчества. В этом отношении шванк, зафик-
сированный на немецком диалекте, представляет собой яркий пример 
одного из фольклорных жанров, который в соответствии с классифи-
кацией А. Жоле долитературных форм относится к простейшим фор-
мам, противопоставляемым им формам художественным1. 

Шванк имеет давнюю историю. Этот жанр бытовал в Германии 
уже в древности. Первыми немецкими шванками, дошедшим до сов-
ременности, считается комическая история IX века «Modus Liebinc», а 
также шванки известного ученого и поэта Ноткера Балбулы, развле-
кательная направленность и композиционно-структурные особеннос-
ти которых полностью соответствуют специфике этого жанра2. Тексты 
первых зафиксированных письменно шванков написаны на латинс-
ком языке, но сюжеты взяты из жизни народа того времени3.

Пережив свой расцвет в XVI—XVII в., жанр шванка постепенно 
вытесняется родственной ему формой—анекдотом, в XX веке он мало 
используется авторами, хотя продолжает существовать в народной 
среде, о чем свидетельствует собранный в течение последнего столе-

1 Jolles A. Einfache Formen. 2 Aufl. Halle, 1956. S. 247.
2 Neumann S. Schwank // Deutsche Volksdichtung. Eine Einführung. Leipzig, 

1987. S. 158; Strassner E. Schwank. Stuttgart, 1968. S. 24.
3 Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur Gegenwart. 

Bd. 1 / Bearb. von E. Erb. Berlin, 1963/64. S. 365 ff.



Л. И. Москалюк390

тия значительный материал1. Таким образом, жанр шванка воспри-
нимается сегодня в Германии прежде всего как исторический. 

Попав на новую почву, в России шванк начинает бурно развивать-
ся. О распространенности шванков в народной среде свидетельству-
ют записи начала ХХ века, сделанные Эммой и Георгом Дингесами. В 
более позднее время к этому жанру обращаются писатели, выходцы 
из села (Fr. Bolger, D. Busch, Kl. Eck, E. Günther, G. Haffner, W. Hartwig, 
W. Herdt, J. Kunz, H. Klein, A. Jordan, E. Jost, Fr. Krüger, W. Lochmann, 
L. Marx, Kl. Obert, A. Saks, E. Spuling и др.). 

Немецкие исследователи понимают под шванком комическую ис-
торию в народном стиле, грубовато-дерзкого содержания, часто пере-
ходящего в непристойное, скабрезное, в стихах или прозе, имеющую 
небольшой объем, которая может содержать какое-либо поучение2. 
В России шванк сохраняет основные типологические черты своего 
предшественника, приобретает и некоторые особенности. Устный 
прозаический шуточный рассказ, переданный в форме личного вос-
поминания или рассказа определенного лица, характеризуется тра-
диционным набором сюжетов (высмеивание различных отрицатель-
ных качеств человека, которые проявляются в бытовых ситуациях), 
установкой на достоверность (значение подлинного факта как для 
рассказчика, так и для слушателя), комическим исходом сюжета, час-
то содержащим поучение, небольшим объемом. 

Поскольку родной язык немцев в России, а позже в Советском 
Союзе сохранялся прежде всего в сельской местности, где компактно 
проживало немецкоязычное население, то предметом изображения 
часто становятся взаимоотношения крестьян и сельского старосты, 
священника и прихожан, взаимоотношения мужчин и женщин, хотя 
в шванке российских немцев отсутствуют сюжеты, связанные с изме-
ной супругов, типичные для шванка на территории Германии. Позже 
тематическую сферу шванка РН определяли жизнь немцев в колхозе/
совхозе, их отношение к труду, отношение к власти, отношения кол-
хозников и правления, противопоставление сельских жителей и го-
рожан. Все действие шванка представлено через призму восприятия 
окружающей действительности деревенским жителем или жительни-
цей, являющихся рассказчиками. Для российско-немецкого шванка 
характерно «перевоспитание» отрицательного героя, это отражается 
в высказываниях рассказчика в конце текста (« … S hot gholfa. Ich hun 
jetz immr mei schee truckl Handtuch“; „ ... Von dere Zeit ou trinkt dr 
Philipp kaa Schnaps mehr“; „ ... Von delemol war s aus bei dene mit ihrer 
Sauferei“; „ ... vun dem Tag an war s aus mit m Jasch seiner Prahlerei“; 

1 Meyer  G.  F. Plattdeutsche Volksmärchen und Schwänke. Neumünster, 
1925; Wossidlo  R., Neumann  S. Volksschwänke aus Mecklenburg. Berlin, 1963; 
Kopfhammer  G. Bayerische Schwänke, dastunka and dalogn. Düsseldorf; Köln, 
1974. u. a.

2 Strassner E. Schwank. Stuttgart, 1968. S. 2—3.



Национально-культурные особенности... 391

„Mei Marie saat immer, ich soll mich mit fremde Weibsleit net behänge... 
Däs war mr dermol n Urok» )1.

Традиционное сознание определяет нормы поведения челове-
ка, предполагая особое восприятие обыденной жизни. Создаваемый 
традиционным сознанием образец предписывает выполнение опре-
деленных действий в каждой конкретной повседневной ситуации. 
Шванк, высмеивая человеческие пороки, становится одним из спосо-
бов фиксации и сохранения коллективных норм и традиций поведе-
ния. В этом смысле шванк может рассматриваться как средство фор-
мирования традиционной модели мира как в коллективном созна-
нии, так и в сознании отдельного индивида. Именно эта способность 
шванка внедрять в сознание индивида сложившиеся в коллективе 
представления и тем самым определять его поведение в соответствии 
с нормами традиционной этики является, наряду с развлекательной, 
важнейшей жанровой функцией шванка. Короткие комические рас-
сказы отражают народный, национальный взгляд на правила поведе-
ния человека в обществе, подвергая критике такие качества, как лень, 
обжорство, пьянство, скупость, глупость и др. Становясь предметом 
иронии, человеческие пороки осуждались, и таким образом опреде-
лялись правила повседневного поведения в конкретной бытовой си-
туации, задавая определенный ритуал поведения, позволяющий под-
держивать установившийся порядок. 

Характерной чертой шванка является его отнесенность к «народ-
ному» рассказу со всеми его стилистическими и структурными особен-
ностями. Шванк  — это бытовое повествование. Рассказчик препод-
носит описываемое событие как случай, свидетелем которого он был 
сам, его знакомый, родственник. При этом языковые средства под-
черкивают достоверность события. В начале шванка вводятся глав-
ные герои, чьи характеры становятся предпосылками развития сюже-
та. При предъявлении черт, имеющих фабульное значение, использу-
ются различные экспрессивные средства выражения, такие как диа-
лектизмы, фразеологизмы, заимствования и т. д., напр.: «... n Kopp ge-
drückt wie siewe Tach Regewetter. Bliska ne chodi, der Deiwel is los».

Структуру текста определяет соотношение роли рассказчика и 
собственно внутритекстового пространства шванка. Так, рассказчик 
может сообщать о событиях, участником которых он является, то есть 
выступать в роли очевидца, напр.: «Unlängst kommt mei Komrod der 
Martin zu mir ...», «Die Zeit, wu mr noch jung war, war immer die gute alte 
Zeit...». Он может излагать историю, услышанную от другого лица, не-
посредственного участника событий, при этом изложение может вес-
тись либо от первого, либо от третьего лица, напр.: «Unlängst hot mr mei 
Gvatra e komische Geschichte vrzählt ...». История может быть рассказа-
на вообще без ссылок на источник сведений, напр.: «Dr Petermillersch 
Heine war n vrdrehte  Welschkopp ...». 

1 Schwänke von einst und jetzt. Moskau, 1967. S. 94. 



Л. И. Москалюк392

Описание событий очевидцем выражено личным местоимением 
1-го лица, глагольными формами 1-го лица, притяжательными мес-
тоимениями — на морфологическом уровне, терминологией родства 
и свойства, а также системой личных имен при именовании персона-
жей — на лексическом уровне. 

Пересказ информации, полученной рассказчиком от непосред
ственного участника событий допускает свободный переход от 3-го 
лица к 1-му и наоборот. 

В вводной части текста сообщается информация о передаче сведе-
ний (их источнике). Рассказчик представляет главного героя, участ
ников события, сообщает сведения и приводит факты о времени и 
месте действия. 

Для номинации субъекта действия используется лексика опреде-
ленных тематических групп: термины родства, именования лиц по 
профессии и роду занятий, поло-возрастные именования лиц.

Такие событийные характеристики, как указание на участника, 
время и место, приписывают событию фактографическую точность и 
одновременно соотносят его с традицией (через употребление марки-
рованных с традиционной точки зрения лексических единиц), напря-
мую отражая отношение «повествователь — событие».

Рассматривая именования персонажей, можно расположить их по 
шкале определенности/неопределенности. Максимальной опреде-
ленностью характеризуются имена собственные, обладающие, подоб-
но личным местоимениям, уникальной референцией, термины род
ства, представляющие лицо по однозначному отношению к другому 
названному лицу, названия профессий, должностей, отличающиеся 
ситуативным употреблением.

Степень взаимосвязи персонажа с рассказчиком отражают: 1) тер-
мины родства и свойства, 2) имена собственные, 3) именования лиц 
по профессии, 4) имена существительные, содержащие указание на 
пол и возраст. 

Именования первых двух типов тяготеют к определенности, еди-
ничности и служат в первую очередь для создания достоверности по-
вествования. Именования с поло-возрастной характеристикой свя-
заны с дидактической функцией шванка, подчеркивая, что потенци-
альным объектом иронии является любой член социума. Именование 
лиц по профессии является относительно нейтральным.

Термины родства и свойства

Использование в тексте шванка терминологии родства и свойства 
обособляет шванк и делает такое упоминание жанровым показателем. 

Помимо собственно терминов, называющих лиц по кровной связи 
die Mottr, die Großmottr, Mame, Date, Papa, Vata, die Tochter, dr Sohn, 
dr Vetter, die Wäs, s Wäsje, die Baas/ Bäsl/Pooss/ Paas, die Halbschwester, 
а также по матримониальным отношениям die Fraa, dr Mann, dr 



Национально-культурные особенности... 393

Schwiersohn, dr Tochtermann, die Schnerch, die Schwiechersleit, к терми-
нам свойства могут быть отнесены также наименования лиц по отно-
шениям, возникшим в силу христианского обряда крещения1: Gvatra, 
Gvatrin, Petter, Gode, Kumm. 

Употребление терминов родства и свойства в шванке неоднород-
но, так как такие термины могут быть ориентированы на рассказчика 
или указывать на родственные отношения персонажей относительно 
друг друга в рамках внутритекстового пространства.

С помощью терминов родства и свойства осуществляется  именова-
ние персонажа — родственника рассказчика в начале текста: «Ich un 
mei Niklaus hen uns ziemlich Hei gmeht un hen s uf dr Markt gführt. Aach 
unsr Vetter Peter hat etwas Hei gmacht ...»; «Mei Dotje war a Fraa so eene, 
die muss man suche ...», или именование персонажей относительно ра-
нее названного героя: «Wie s Malje noch dr Hochzeit s erschtemol haam is 
kumma bei se Eltern, do war die Mottr arig neischierig, wie s gehe tät bei dr 
Schwiechersleit». Употребление таких терминов связано с существова-
нием в народном сознании представлений об особой связи родствен-
ников или свойственников между собой.

Тексты с номинацией героя термином родства или свойства состав-
ляют значительную часть всего корпуса шванков. Использование тер-
минов родства и свойства в шванке служит средством создания до-
стоверности повествования (при ориентации на рассказчика), а также 
связано с дидактической функцией. 

Номинация с помощью терминов родства и свойства может заме-
няться дальше в тексте другим типом номинации, с помощью имени 
собственного, или местоимения, или именования, передающего поло-
возрастную характеристику, напр.: mei Alter. 

Имя собственное

Определенность и конкретность антропонима делают его важным 
средством создания достоверности описываемой в тексте ситуации. 
Антропонимы в шванке — это имена конкретных людей, связанных 
с рассказчиком (членов его семьи, соседей, знакомых, односельчан 
и т. д.), поэтому антропонимикон шванка отличается оригинальнос-
тью, разнообразием и отсутствием нарицательности. Имя героя не 
подвергается обобщению и переосмыслению в народной традиции 
(как, например, Prahlhans, Dummejan, neischerige Rikepas usw.), кро-
ме того, оно не может обладать той степенью обобщенности, кото-
рая свойственна ему в других фольклорных жанрах (напр., сказке, 
былине). 

Для шванка одним из самых значимых признаков речевой ситуа-
ции оказывается неофициальность общения рассказчика и слушателя, 

1 Моисеев А. И. Термины родства и свойства как конверсивы // Лексико-
семантические группы современного русского языка. Новосибирск, 1985. 
С. 9.



Л. И. Москалюк394

позволяющая рассказчику свободно выбирать наиболее приемлемый, 
с его точки зрения, вариант номинации персонажа. Неофициальность 
ситуации и фактор устной формы бытования шванка соотносят упот-
ребление личных имен с устной разговорной речью, с диалектом. 

В шванке используются различные модели имен собственных. 
При этом имя собственное всегда употребляется с определенным ар-
тиклем. Шванк не располагает определенным ограниченным корпу-
сом характерных личных имен, хотя некоторым именам оказывается 
предпочтение. Примером полного личного имени могут служить: 

dr Martin, dr Waldemar, dr Jorch, dr Niklaus, die Christine, die 
Kathrinlies и др.

Для шванка характерно использование сокращенной формы лич-
ного имени:

de Jasch (от русс. Яша), dr Heine, die Lies и др.
личные имена с уменьшительным суффиксом:

unser Michel, des Davidje, s Liesje, s Dortje, dr Joske, dr Jaschke и др.
Имена собственные с немецкими диалектными уменьшительны-

ми суффиксами -je, -el переходят в группу имен среднего рода, име-
на собственные с заимствованным из русского языка уменьшитель-
ным суффиксом -ke в фонетически адаптированной форме сохраняют 
грамматический род полного имени.

Другой часто используемой моделью в шванке является личное 
имя + возможное расширение:

de Wäs Christine, de Wäs Rose, de Wäs Milje, dr Vettr Karlusch, dr 
Vettr Petr, dr Vettr Franz, dr Vettr Sepl.

Как правило, в качестве расширения используются термины род
ства и свойства. 

По фамилии называются второстепенные персонажи шванка: 
Moates en Friese, dr Sepp, dr Salmon, bei dene Schneiders, dr Schollen
berger. Имя собственное, обозначающее фамилию, также употребля-
ется с определенным артиклем, множественное число образуется при 
помощи суффикса -s. 

В начале шванка при представлении героя называется его личное 
имя + фамилия:

de Proppe Jasch, de Frieses Jasch, de Moates Insbraund, dr Fuchse Jasch, 
des Kisters Liesje, dr Rusche Karl, dr Schollebergers Fritz, de Rotebergers 
Lore, dr Ruppels David, dr Schreiners Philipp и др.

Фамилия стоит после определенного артикля перед личным име-
нем в родительном падеже.

Модель имя + отчество заимствована из русского языка: 



Национально-культурные особенности... 395

Iwan Iwanowitsch, Karl Karlowitsch, Kritian Adamowitsch, Karl 
Theophilitsch, die Amalie Christianowna и др.

Это наиболее официальное именование персонажа шванка. Удель
ный вес именований этой модели среди прочих невелик. Именования 
героя по имени и отчеству указывают на следующий характер отно-
шений между героем и рассказчиком: 1) герой русский, напр.: Iwan 
Iwanowitsch, 2) герой значительно старше рассказчика, он автори-
тетен в глазах рассказчика, очень уважаем, напр.: ... behauptete die 
Amalie Christianowna, als sie zum 4. Mal Braut wurde, 3) наоборот, герой 
является предметом иронии, уважительное именование имя + отче
ство сочетается с описанием поведения не соответствующего выказы-
ваемому уважению, что приводит к созданию комического эффекта, 
напр.: Karl Theophilitsch gapste nach Luft. 

Именование по профессии и роду занятий

Идентифицирующая способность именования по профессии до-
статочно велика, эти именования могут служить в тексте заместите-
лями имен собственных, поэтому данная номинация является од-
ним из средств создания достоверности. В шванке встречаются сле-
дующие именования по профессии и роду занятий: ons Predkolchosa, 
de Predsedatel, dr Dispetscher, dr Mechanikr, dr Leiter vun dere Ziegelei, 
dr Sowchosbuchhalter, Tabellführerin, Nachtwächter. Напр.: « ... an jenem 
Somma schauft de Jasch auls Gorjutschewos on onsem Kolchos»; «Frieses Jasch en 
Moates Insbraund schauffe auls Schoffasch en onsem Kolchos».

Такие именования употребляются для конкретизации уже назван-
ного персонажа, то есть идентифицируют его. В эту группу входит 
большое число заимствований из русского языка. 

В некоторых случаях именования лиц по роду занятий соотносят 
персонаж с определенной социальной группой, если в шванке высме-
иваются не отрицательные качества отдельного лица, а недостатки об-
щества, которые выявляются в результате столкновения крестьянина 
с властью или священниками, напр.: «Mr hatte früher n Pater im Dorf...»; 
«Was die Vorgesetzten unseres Dorfes anbetraf, so konnten sie „den Langen“ im 
Wind nicht riechen. ... Der Obervorsteher, der Pastor, der Schulmeister und 
der Kirchenrat fürchteten ihn wie das Fegefeuer ...».

Номинация по признаку пола и возраста

Этот способ номинации является мало употребительным в шванке. 
Лексика, вошедшая в эту группу, делится на три парные подгруппы:
Пол/возраст	 мужской		  женский
старший	 dr Alt		  die Alt
средний	 dr Mann		  die Fra, s Weibsbild
младший	 de Buw, dr Jung, dr Kjal		 s Mädl, s Mätje



Л. И. Москалюк396

Номинации по поло-возрастному признаку в тексте шванка часто 
соотносятся с терминами родства и свойства, употребляемыми в не-
терминологическом значении.

Итак, установка на достоверность тесно связана с ориентацией на 
традицию, с развлекательной и дидактической функцией шванка, ре-
гулированием бытового поведения человека. 

Шванк характеризуется разной прагматической направленностью, 
его целью является передача традиционных знаний при создании до-
стоверности повествования, сюжетное ироническое изложение част-
ного случая с комическим исходом, в котором высмеиваются негатив-
ные качества человека, отражая традиционные воззрения, что под-
тверждается наличием «морали» и специальным упоминанием о пе-
ревоспитании главного героя.

Zusammenfassung

National-kulturelle Besonderheiten der  
russlanddeutschen Schwänke

Im Laufe von mehr als 200 Jahren existieren auf dem Territorium 
Russlands die deutschen Inseldialekte, die bis heute als Familiensprache, 
Verkehrsmittel im Freundschaftskreis wirken, und zugleich ein deutliches 
Mittel der Identifikation sind. 

Positiv hat auf die Spracherhaltung die Entwicklung der deutschen 
Folklore auf dem russischen Boden ausgewirkt. Der Schwank gehört ne-
ben Märchen und Sage zu der  Folklore der Russlanddeutschen, er kann 
von lustigen Begebenheiten aus dem Alltag mit Humor und Satire berich-
ten und dabei Trunksucht, Faulheit, Disziplinlosigkeit, Geiz, Habsucht, 
Eigenliebe usw. auslachen. Die sprachlichen Besonderheiten der Schwänke 
lassen das sprachliche Weltbild der Russlanddeutschen rekonstruieren, in-
dem die Schwänke der Spiegel ihrer Zeit bleiben.



Г. И. Данилина
(Тюменский государственный университет)

 
Л. Н. Полубояринова. Леопольд фон Захер-Мазох — австралий

ский писатель эпохи реализма. СПб.: Наука, 2006.  — 646 с.

«Моя тень исказит мою славу», — писал «имморалист» Ф. Ницше; 
судьба его современника Леопольда фон Захера-Мазоха (1836—1895) 
стоит под тем же знаком. «Мазохизм», прославивший его имя, одно-
временно почти «закрыл» от читателей содержательность его художес-
твенного мышления. Потому тема книги остро актуальна: для русской 
истории литературы как науки произведения Захера-Мазоха остают-
ся практически нерешенной проблемой, тогда как его поразительная 
творческая одаренность, давно угаданная и внятно поясняемая фило-
софами эпохи постмодерна, настоятельно требует именно литерату-
роведческого изучения. 

Подход к исследованию произведений Л.  фон  Захера-Мазоха, 
представленный в книге, обоснован во введении к ней полно и убе-
дительно. Он определяется как раз сложившимся положением дел и 
потому закономерно ориентирован на соединение системного (син-
хронного) и исторического (диахронного) измерений писательского 
творчества. «Главное художественное открытие австрийского авто-
ра, — подчеркивает Л. Н. Полубояринова, — мазохистский фантазм 
и сценарий мазохизма». Отсюда в предмет исследования необходимо 
включается самый широкий и многоаспектный материал, представ-
ляющий, с одной стороны, «текст» и «метатекст» эпохи реализма, и 
феноменологию «мазохизма» как реалии человеческой психики — с 
другой.  

Принцип логико-структурного членения материала, разработан-
ный автором монографии, видится глубоко продуктивным в свете 
главной цели работы: в центр каждой из пяти глав поставлен опре-
деленный «смыслопорождающий узел» творческой мысли писателя. 
Так, в фокусе первой главы («Начало литературной карьеры») — «со-
творение» писателя Захера-Мазоха, произошедшее не без участия 
«обратной» логики движения от «внешнего к внутреннему», от усвое-
ния «выгодных» имиджевых стратегий и практик саморепрезентации 

РЕЦЕНЗИИ



Г. И. Данилина398

в «литературном поле» — к выработке собственной текстуально фун-
дированной «славянской» (пригодилось место рождения урожденно-
го немецкоязычного австрийца — Лемберг/Львов) идентичности. 

Глава вторая, целиком посвященная главному творению Мазоха — 
многочастному новеллистическому циклу «Наследие Каина», последо-
вательно «разворачивает» материал от внешних параметров и контек-
стуальных привязок (реалистическая установка на «панорамирова-
ние» действительности, традиция Бальзака и Золя, логика названия и 
структурной соотнесенности отдельных частей в циклическом целом, 
история создания) к его художественной и дискурсивной специфике, 
которая, как убедительно доказано в книге, самым непосредственным 
и необыкновенно ярким, инновативным для реалистической эпохи 
образом связана с гендерной проблематикой (Л. Н. Полубояринова 
подробно исследует именно первый раздел «каиновского» цикла 
Мазоха, носящий подзаголовок «Любовь»). 

В третьей главе («„Венера в мехах“: реализм и мазохизм»), наряду с 
собственной интерпретацией наиболее популярной новеллы Мазоха 
и обзора ее рецепции последующими литературными эпохами, пред-
лагается совершенно необходимый в контексте исследования обзор 
психоаналитических и культур-критических теорий мазохизма, не-
редко инструментализировавших, однако одновременно и популяри-
зировавших наследие Мазоха. В рамках данного аналитического бло-
ка обращает на себя внимание оригинальный миниэкскурс в историю 
представлений о «русском мазохиме». 

Наиболее объемная четвертая глава («Захер-Мазох и Тургенев») 
впервые в интернациональном контексте представляет как генети-
ческий, так и типологический аспекты связи двух авторов, которая, 
как убедительно показано в книге, не ограничивалась однонаправ-
ленным подражанием «австрийского Тургенева» Мазоха русскому 
мэтру, но вылилась на персональном уровне в «заочное» эмоциональ-
но нагруженное (и в отдельные моменты коммуникации почти взрыв-
ное) взаимоотражение.

Наконец, глава пятая («Реконструкция — проекция — прозрение: 
Образ России в исторической прозе Захера-Мазоха») аналитически 
демонстрирует на материале сборника «Русские придворные исто-
рии» и романа «Женщина-Султан» все уже заявленные  в предшест-
вующих главах содержательные и структурные особенности мазохов
ской прозы: «славянство», мазохизм, «тургеневианство».

Аналитическое рассмотрение произведений Захера-Мазоха ведет-
ся от ранних его сочинений к поздним и при этом охватывает плотный 
и репрезентативный культурный контекст. Таким образом осущест-
вляется последовательное выявление и раскрытие того, как в проти-
воречивом взаимодействии с «учительной» мыслью авторитетных для 
Захера-Мазоха современников пробуждалось его личное творческое 
самосознание, как постепенно оформлялся и набирал силу его соб
ственный неповторимый голос. 



Рецензия 399

В заключение необходимо подчеркнуть высокую теоретико-мето-
дологическую значимость работы. Сегодня историк литературы посто-
янно сталкивается с необходимостью совместить язык ушедшей эпохи 
с языком современного понятийного мышления — притом, что «угол 
расхождения» между ними неизбежно увеличивается. Поэтому новиз-
на  многих художественных открытий, совершенных авторами про-
шлого, то есть сам творческий смысл созданного ими «слова», усколь-
зает при традиционном историко-литературном подходе и не «схваты-
вается» им (таковы, например, романы де Сада, «Песни Мальдорора» 
Лотреамона, поэзия Ницше). Пути взаимосвязи синхронного и диа-
хронного подходов, продуманные Л. Н. Полубояриновой, дают твер-
дое методологическое основание для решения этой трудной и в то же 
время неотложной задачи.

Таким основанием выступает, на наш взгляд, реализованная в 
работе концепция компаративистского исследования художествен-
ного текста, отличающаяся как широкой опорой на перспектив-
ный научный опыт в этой области, так и несомненной новизной. 
«Художественное задание» Захера-Мазоха исследуется «исходя из 
эстетического инструментария современной ему эпохи» (с. 295), что 
определяет адекватность «синхронной» интерпретации. При этом в 
целом ряде разделов разработаны продуктивные модели многоуров-
невого интертекстуального анализа, применение которых позволя-
ет раскрыть творческое «я» писателя и в «диахронном» плане тоже. 
Особенно важным в методологическим отношении представляется 
предлагаемая Л. Н. Полубояриновой практика анализа «присваиваю-
щей» интертекстуальной стратегии Мазоха как особого «чтения-пись-
ма», которое, «снимая границы между текстами в „открытом процессе 
сигнификации“ 〈…〉 предполагает 〈…〉 что субъекты и объекты выска-
зываний ужу не могут быть однозначно фиксируемыми — они много-
сторонни, диффундируют, плюралистичны…» (с. 49).   

В итоге автор книги приходит к столь же научно релевантным, 
сколь и читательски интересным суждениям и выводам, которые вы-
разительно свидетельствуют о весомой результативности осущест-
вленного им исследования. 



Н. С. Бабенко 
(Институт языкознания РАН)

Новый большой  
немецко-русский словарь. 

Около 500 000 лексических единиц. Том I. А—F / 
Под общ. рук. Д. О. Добровольского.  
М.: АСТ-АСТРЕЛЬ, 2008.  — 1023 с.

Существование традиции создания надежных словарей как источ-
ников полных и достоверных данных о словарном составе языка явля-
ется, пожалуй, едва ли не одним из самых важных показателей линг
вистического суверенитета любой страны. Словарная деятельность 
придает лингвистике  статус общезначимой, а не узко специализиро-
ванной дисциплины и легитимирует ее другие отрасли, не имеющие 
столь очевидного выхода к пользователям.

В современной отечественной немецко-русской  лексикографии 
произошло чрезвычайно важное событие: после многолетней работы 
под руководством Д.  О.  Добровольского довольно большого по со-
ставу авторского коллектива (около 30 человек) вышел в свет первый 
том «Нового большого немецко-русского словаря» (от A до F с охватом 
около 300 000 лексических единиц) из планируемых трех томов.

Словарь создан на базе Большого немецко-русского словаря под 
руководством О.  И.  Москальской, первое издание которого появи-
лось в 1969 году и отражало состояние немецкого языка, а также зна-
ния и представления о нем на момент существования на территории 
Германии двух государств с разными экономическими, политически-
ми и идеологическими системами.

Как говорится в предисловии к Новому словарю, для дальнейших 
переизданий Словаря О. И. Москальской не существует никаких пре-
пятствий, поскольку он как уникальный лексикографический источ-
ник своей эпохи уже представляет собой определенную историческую 
ценность, которая  отчетливо ощущается профессионалами в области 
немецкого языка.

Новый словарь представляет собой совершенно самостоятель-
ный лексикографический продукт, а не обновленное переиздание 
Большого словаря О.  И.  Москальской. Он содержит множество но-
вых слов и значений, которые вытеснили устаревшие и ставшие мар-
гинальными материалы.



Новый большой немецко-русский словарь 401

Вместе с тем для поддержания преемственности авторы Нового 
словаря сохранили общие лексикографические принципы, положен-
ные в основу Большого словаря О. И. Москальской. Такая «консерва-
тивная» позиция авторов заслуживает одобрения, поскольку позволя-
ет сохранить с перспективой на дальнейшее развитие лучшие тради-
ции отечественной двуязычной лексикографии, отражающей нацио-
нальный опыт работы с немецкоязычным материалом и потребности 
в определенном объеме знаний из области немецкого языка и их ха-
рактере для успешного осуществления разных видов межъязыковой 
деятельности.

Словарь пополнен новыми словами, отражающими современную 
политическую, экономическую, культурную жизнь и быт немецко-
язычных стран, а также специальной терминологией из различных 
областей знаний, представленной в новых немецких словарях обще-
го типа. Сравнение двух данных словарей, которое само по себе яв-
ляется увлекательным познавательным занятием, показывает, что 
большая часть лексикографических материалов подверглась в Новом 
словаре разного рода изменениям в сторону сокращения информа-
ции о слове (правда, не всегда оправданной), уточнения, перегруп-
пировки, обновления, актуализации и т. д. Из словника исключены 
(или помечены как таковые) устаревшие и неупотребительные сло-
ва, а также  устаревшие  значения слов и устаревшие словосочетания. 
Существенное внимание авторов словаря уделяется устаревшим по-
литическим реалиям, особенно бывшей ГДР. С соответствующими 
пометами и/или комментариями подаются реалии, связанные с ин-
теграционными процессами в современной Европе (например, обоз-
начения национальных валют, перешедшие с 2002 г. в разряд исто-
ризмов).

В Новом словаре значительно расширены сведения о географичес-
ких названиях с учетом некоторых исторических, мифологических и 
метафорических единиц (Babylon, Spree-Athen).

Словарь пополнен рядом новых таблиц. Помимо таблиц типов 
склонения существительных и прилагательных, спряжения непра-
вильных глаголов, соотношения букв и транскрипционных знаков 
Словарь включает списки имен, используемых при побуквенном про-
изнесении слов, таблицы температурных шкал, мер, весов, а также 
список наиболее употребительных личных имен с их уменьшитель-
ными формами.

Словарь содержит лексикографическую информацию, довольно 
полную по объему и современную по содержанию знаний. Она пред-
ставляется  вполне достаточной для пользователей с разным уровнем 
запросов на лингвистические знания и максимально учитывающей 
современную модель оптимизации поиска и получения информации. 
Структура словарной статьи в общем случае содержит несколько зон: 
заглавное слово, этимологическую характеристику, фонетическую 
транскрипцию, грамматическую характеристику, пометы, указываю-



Н. С. Бабенко402

щие на область употребления слова, его стилистическую и социаль-
ную принадлежность, его временные и дискурсивные характеристи-
ки, перевод, комментарий, примеры употребления, грамматическую 
фразеологию, фразеологию.

Одной из новаций Словаря является введение и обоснование 
грамматической фразеологии как категории лексикографического 
представления слова. Эта информация  выделяется особым значком 
и фокусирует внимание на употребление двойных предлогов и сою-
зов, представляющих собой случаи особой грамматической специали-
зации лексических и семантических свойств заглавного служебного 
слова (леммы). 

В Словаре профессионально разработаны такие важные аспекты 
лексикографического представления слова, как фонетическая транс-
крипция, новая орфография, австрицизмы, гельветизмы, служебные, 
модальные и кванторные слова, фразеология, грамматическая фразе-
ология.

Некоторые из этих аспектов требовали предварительного теоре-
тического обоснования для их практического воплощения в лексико
графической практике. Наиболее уязвимой и трудной для описания 
значений является такая часть речи, как частицы. В этом классе авто-
ры Словаря предлагают выделять модальные, дискурсивные, фоку-
сирующие и т. д. частицы. Тем самым удалось создать более гибкую 
основу для представления этих сложных для описания полифункцио
нальных слов, значение которых зависит от контекста, а также от про-
содических условий и структурного окружения. В качестве отдельных 
категорий Словарь предлагает  описывать эквиваленты  предложе-
ния (ja, nein), сентенциальные наречия (vielleicht), союзные наречия 
(dennoch) и т. д.

Выход Нового словаря представляется очень своевременным, пос-
кольку в нем зафиксирован важный рубеж в состоянии современного 
немецкого языка, отмеченный новыми орфографическими нормами, 
стремительным пополнением словарного состава, частичным изме-
нением лексических значений некоторых слов, расширением соста-
ва функциональных единиц языка и их дискурсивных свойств, неко-
торым обновлением актуальных идиоматических средств. Нельзя не 
отметить, что современные приемы полиграфического исполнения 
Словаря делают его более дружественным по отношению к пользо-
вателю и значительно облегчают ориентацию в словарной статье и 
поиск информации. От руководителя многолетнего словарного про-
екта Д. О. Добровольского и всего коллектива исполнителей потре-
бовалась поистине ювелирная работа по значительной модернизации 
словарного материала на новых, разработанных в русле современных 
лексикографических теорий принципах. Эта работа удалась и в тео-
рии, и в конкретном  воплощении — в Новом Большом немецко-рус-
ском словаре.



В. И. Карпов 
(Институт языкознания РАН)

Е. Р. Сквайрс, Н. А. Ганина.  
Немецкие средневековые рукописи  

и старопечатные фрагменты  
в «Коллекции документов  

Густава Шмидта». 
Из собрания Научной библиотеки Московского университета. 

Каталог и исследования. М.: МАКС-Пресс, 2008. 

Самой неотложной задачей всех рукописных хранилищ 
Д.  С.  Лихачев считал составление максимально полных, детальных 
и развернутых описаний фондов, без чего текстология как самостоя-
тельная научная дисциплина не смогла бы развиваться даже при на-
личии самых прогрессивных методических приемов. В основу оте-
чественных текстологических исследований Д. С. Лихачевым был за-
ложен принцип историзма, т. е. изучение истории текстов не только 
как генеалогии списков и их формальной классификации по внешним 
признакам, но и как письменных памятников в их теснейшей связи с 
мировоззрением авторов-составителей древних текстов. Развиваясь в 
этом русле, текстология достигла очень больших результатов: появи-
лись превосходные, исключительные по сложности и тонкости иссле-
дования истории текста рукописей, тщательные и искусные издания 
памятников древнерусской литературы, исторических документов.

Ценнейшим вкладом в отечественную текстологию является, 
без сомнения, издание немецких средневековых рукописей и ста-
ропечатных фрагментов из собрания Научной библиотеки МГУ 
им. М. В. Ломоносова. Этот труд, работа над которым продолжалась 
ровно десять лет, является уникальным уже потому, что представ-
ленные в нем материалы, условно именуемые «Коллекцией Густава 
Шмидта», впервые с момента перемещения их в фонды университет-
ской библиотеки опубликованы в полном объеме. А это ни много ни 
мало — 102 единицы хранения, включающие рукописи IX—XVI вв. 
на немецком, латинском, древнееврейском языках, грамоты XIV—



В. И. Карпов404

XVI вв., несколько инкунабул, фрагменты старопечатных изданий не-
мецких типографов. На протяжении полувека они считались навсегда 
потерянными, однако специалисты в различных странах продолжали 
работу по исследованию отдельных текстов, сохранившихся по более 
поздним изданиям. 

При описании документов, составивших «Коллекцию Густава 
Шмидта», авторы издания указывают на две особенности: во-первых, 
значительная часть материалов прежде не была известна широкому 
кругу исследователей, поэтому их идентификация стала на первом 
этапе основной задачей; во-вторых, почти все древние фрагменты 
представляют собой «макулатурные» находки, которые были извле-
чены в конце XIX в. директором гимназии г. Гальберштадт Густавом 
Шмидтом из переплетов книг, дошли до нас в плачевном состоянии 
и требовали основательной реставрации. Стараниями специалистов-
реставраторов древние памятники обрели новую жизнь.

Книга состоит из двух частей  — каталога документов и исследо-
вательских статей, выполненных по материалам фонда. Предваряя 
каталог, авторы представили принципы описания исторических тек-
стов; разработанная ими на основе отечественной традиции и меж-
дународного стандарта схема включает 13 пунктов с подпунктами: 
порядковый номер документа в фонде, имя автора и заглавие, шифр 
предыдущего хранения, время и место создания, язык документа, его 
палеографическая характеристика и содержание, наличие иллюстра-
ций и декора, поздние добавления и пометки, аннотация, библиогра-
фия. Материалы распределены по двум разделам: Опись I содержит 
латинские, древнееврейские и немецкие рукописи (всего 50 докумен-
тов), в состав Описи II входят грамоты, печатные материалы, заметки, 
оттиски (52 единицы хранения). Многие из публикуемых документов 
прошли тщательную многостороннюю экспертизу с целью установле-
ния их точной датировки и атрибуции.

Во второй части книги опубликованы статьи отечественных герма-
нистов (и не только!), которые представляют собой без преувеличе-
ния  образцы блестящего текстологического анализа отдельных древ-
них рукописей. По сути дела, в каждой статье в развернутом виде ре-
ализуется схема описания архивных документов, знакомая читателю 
по первой части: от исторического экскурса, повествующего о созда-
нии рукописи и/или ее изучении в до- и послевоенный периоды, ее 
современном состоянии к непосредственным языковым (морфолого-
синтаксическим, диалектным, фонологическим) и литературоведче
ским особенностям с обязательным переводом всего текста на русский 
язык. Таким образом достигается не только смысловая, но и структур-
ная спаянность обоих блоков, книга обретает целостность и истори-
ко-лингвистическую перспективу. Особую роль играют при этом за-
метки  о личности самого собирателя и первого издателя рукописей, 
д-ра Густава Шмидта: его научная эрудиция, незаурядные способнос-
ти как палеографа и исследователя древностей, оптимизм вызывают 



Немецкие средневековые рукописи.. . 405

восхищение и вдохновляют современных ученых при расшифровке 
трудных и кажущихся порой безнадежно «испорченных» фрагментов 
текста. Густав Шмидт обращался за помощью к своим коллегам, из-
вестным германистам. В данной книге публикуется его переписка с 
видным филологом из университета г. Галле Юлиусом Цахером, отра-
жающая стиль научной корреспонденции в Германии во второй по-
ловине XIX в. 

Издание рукописных текстов из прежде закрытых фондов можно 
назвать без преувеличения великим событием в отечественной линг-
вистике. Оно знаменует собой прорыв в текстологических исследова-
ниях последних лет, открывший новую страницу в истории изучения 
древних текстов: если прежде подобные исследования проводились 
исключительно на материале древнерусских летописей и славянских 
рукописных сводов, то теперь стало очевидным — объем хранения, 
языковое и тематическое разнообразие древних рукописей в отечест-
венных библиотечных хранилищах и архивах таковы, что они таят в 
себе еще много открытий.


	‎C:\Users\Admin\Desktop\Ежегодник РСГ (для сайта)\Ежегодники РСГ\05.pdf‎
	‎C:\Users\Admin\Desktop\Ежегодник РСГ (для сайта)\Ежегодники РСГ\05-2008.pdf‎

